# \*\*ETHEMULK OTOTRES NUX ENTA CENTOFO KJUMEHTA CENTOFO KJUM

2023

сення брынюя бры

Тема номера: Таинство Священства Содержание

## КлименТ

ЖУРНАЛ ЦЕНТРАЛИЗОВАННОЙ РЕЛИГИОЗНОЙ ОРГАНИЗАЦИИ РИМСКО-КАТОЛИЧЕСКОЙ ЕПАРХИИ СВЯТОГО КЛИМЕНТА В САРАТОВЕ ОГРН 1046407700008

Издается по благословению Епископа Клеменса Пиккеля

- 1 СЛОВО ПАСТЫРЯ Епископ Клеменс Пиккель
- 4 | ТАИНСТВО СВЯЩЕНСТВА Катехизис Католической Церкви
- 7 «ОТ ИМЕНИ ВСЕЙ ЦЕРКВИ»: СЛУЖЕБНОЕ СВЯЩЕНСТВО о. Рауль Апаричио
- 12 «ТЫ НЕ СМОЖЕШЬ ЛЮБИТЬ ТОЛЬКО ОДНОГО ЧЕЛОВЕКА, ТЕБЕ НУЖНО ЛЮБИТЬ ВСЕХ»
  - о. Ярослав Митжак
- 18 «Я СТАЛ САЛЕЗИАНЦЕМ, ЧТОБЫ СОВМЕСТИТЬ ПРИЗВАНИЕ УЧИТЕЛЯ И СВЯЩЕННИКА»
- о. Владислав Клоц SDB **23** | СЛЕДУЙ ЗА ПРИЗВАНИЕМ
- Кирилл Ефимовских
- 26 | УСОПШИЕ СВЯЩЕННИКИ, СЛУЖИВШИЕ В НАШЕЙ ЕПАРХИИ
- 28 | СВЯЩЕННИК «ЧЕЛОВЕК МИЛОСЕРДИЯ» о. Альфредо Паласиос
  - Обложка:

о. Иезекииль Айяла IVE Пасха в приходе Воздвижения Святого Креста в Ульяновске Фотограф: Юлия Талль

#### Редакция

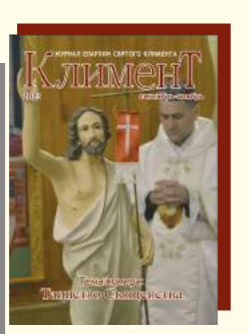
- о. Томаш Тшебуня с. Марта Срока SDVIC Наталья Ивашковская
- Литературный редактор Наталья Ивашковская

kliment@dscs.ru

г. Саратов, а/я 1469

едакция оставляет за собой право сокращать атериалы и менять заголовки без согласования с втором

- 32 «МНЕ ОЧЕНЬ ВАЖНО ОСТАТЬСЯ БЛИЗКИМ ЛЮДЯМ» Епископ Клеменс Пиккель
- 35 «ПОМОГИ МНЕ, ГОСПОДИ, НЕСТИ ДРУГИМ ТВОЙ РАДОСТНЫЙ МИР, ПРИСУТСТВУЮЩИЙ В МОЕЙ ДУШЕ» о. Герман Мюкиниса SVD
- 40 | СОРАБОТНИК ИСТИНЫ Екатерина Костенникова
- 43 | «БЕЗ ЛЮБВИ НЕТ НИЧЕГО БЛАГОУГОДНОГО БОГУ» Святой Климент Римский Зоя Жалнина
- 48 | ПАСХА ЖЕЛАНИЙ с. Бриджитт Легарэ SMB
- 50 ОНИ ИЗБРАНЫ ДЛЯ СЛУЖЕНИЯ НАРОДУ БОЖЬЕМУ *Детская страничка* с. Марта Срока SDVIC



#### СЛОВО ПАСТЫРЯ

ДОРОГИЕ ЧИТАТЕЛИ «КЛИМЕНТА», ДОРОГИЕ БРАТЬЯ И СЕСТРЫ!

исус Христос, тот который говорит через Евангелие, о котором мы читаем в Евангелии, хочет быть среди людей и сегодня. Тихим образом – в Евхаристии. Бедным образом – в нищих. Священническим образом – в священниках. Есть только один Священник – Иисус Христос.

«Не вы Меня избрали, а Я вас избрал» (Ин 15, 16), – говорит Господь в Евангелии. Это очень важный момент в понимании того, что такое призвание. Это трудно понять, поэтому дают много времени и самому кандидату, и тем, кто занимается его формацией, – чтобы понять, Господь стоит за этим или нет.

Нелегко, но очень важно понять, что священство – это не работа, не профессия, а образ жизни. Это образ жизни Христа. Надо оставить свой образ жизни, и принять Его. Это большой масштаб. Это пугает, отпугивает, может быть. Но Господь зовет.

Основание священнического призвания – это дружба со Христом. Я понимаю, что мо-



В день 25-летия епископского служения Владыки Клеменса. Празднование в Марксе, 7 июня 2023 г. Фотограф Елена Бережнова

тивация может быть разная, и она с течением времени может усовершенствоваться, но дружба с Ним должна каким-то образом присутствовать с самого начала. И несмотря на множество дел, эта дружба – можно и сказать: молитва, в широком смысле, – сопровождает священника в повседневной жизни. Если священник перестает молиться или всегда откладывает молитву на потом, он потеряет Христа, потеряет призвание, потеряет себя. Ему станет невыносимо трудно и одиноко.

Очень важны хорошая формация; священники, которые дают хороший пример; люди, которые не боятся говорить правду и таким образом помогать. Нужны братские и отцовские качества. Без них священник – это, возможно, просто какой-то интеллектуал. Священника, особенно в протестантских направлениях христианства, называют пастором, пастырем. Он должен быть отражением Доброго Пастыря, который жизнь отдает за овец, который ищет заблудших, который думает о других, когда они сами еще не думают о себе.

Священником становишься не в результате получения определенного образования, а через рукоположение. Священство – это Таинство, дар Бога. И в этом рукоположении мы осознаем Сошествие Святого Духа, то есть наполнение сердца Богом. И все же ты остаешься свободным, то есть всегда с этой альтернативой: отказаться – в каждом грехе или соглашаться – добровольно, с радостью и с любовью. В священстве – тайна святости. Быть священником – это быть призванным, избранным, святым.

Только Таинство Священства имеет три степени, три уровня. Когда я пошел в семинарию – пошел, чтобы стать священником. Не диаконом, не епископом. Но со временем стало ясно, что диаконат – шаг на этом пути. А епископство меня вообще не интересовало.

Может быть, у нас была хорошая подготовка к диаконату, а может быть, просто по пути к священству – чем ближе, тем больше начинаешь понимать, что священство – это служение. Слово «диакон» переводится с гре-

- КлименТ - 2023 n°4 | 1



Душпастырская конференция Епархии Святого Климента, Дрезден, 2018 г. Традиционный «Веселый вечер». Фото из архива редакции

- КлименТ-

ческого как «служитель». Со стороны люди сравнивают и говорят: диакон - это тот, который не может дать рукоположение, не может освятить елей на Страстной Неделе, не может исповедовать, а в остальном - как священник. я стал священником через формацию в се-Но суть не в этом. Диаконат – это служение всем существом. Служение Христу, Церкви, общине, людям. Это уже образ жизни, и это не пройдет, не прекратится. Раньше священники под орнат надевали далматику – одежду диакона. Может, чтобы не забывать, что ты стал диаконом на всю жизнь. И священник диакон, и епископ – диакон, и Папа Римский - диакон.

этого было достаточно. Я видел в этом, в каком-то смысле, цель своего пути в семи- России. нарии. В начале я об этом не знал, но когда был диаконом думал: а зачем становиться священником? И уже когда был рукоположен в священники, еще два-три года говорил, что самая важна дата в моей жизни – это день рукоположения в диаконы, 19 декабря. И объяснял, что я себя чувствую диаконом, не священником. И только спустя два-три-четыре года после рукоположения в священники 35 лет, несмотря на то, что она для меня как

«стал священником», - так я иногда говорил. И могу сегодня подтвердить: вот так я перешел ко второй степени священства.

Конечно, формально можно сказать, что минарии, через рукоположение от епископа. Но добавляется еще одно: я «стал священником» через три года после рукоположения в священники, потому что встретил людей, которые ждали священника, и которые ждали священника во мне, которым я нужен был как священник, а не только как диакон. И это помогло мне понимать священство. Не формация в семинарии, не высшее духовное об-Когда я был рукоположен в диаконы, мне разование, а жажда людей. Это были люди в бывшем Советском Союзе: Таджикистане и

> Сейчас я уже 35 лет священник. Не могу сказать, что понимаю священство до конца. И не могу сказать, что не понимаю. Но есть как бы тонкая завеса между глубиной священства и моим умом или моим пониманием.

> Уже 35 лет я могу совершать Евхаристию. «Могу» - в смысле «мне позволено». Господь мне разрешает совершать Евхаристию уже

но, я не вижу. Вижу край наверху, совсем немножко. А Он себя так унижает, Он пользуется моими так называемыми «услугами», моими руками, моим языком, чтобы снова быть среди людей таким абсолютно уникальным образом.

Исповеди людей – это порой до слез пронзительные минуты, когда хочется всем сердцем обнять душу другого, как блудного сына, когда он пришел домой... Сегодня такое эмоциональное время. Люди часто ждут объятий, очень часто. В этом не обязательно развитие нашей человечности, а, скорее, знак оставленности, слабости, страха или просто выражение желания быть любимыми. Поэтому с только Бог Всемогущий. Но это не отговорка. телесными объятиями следует быть осторожным. Бог умеет обнять душу и без моих рук.

В этом смысле, можно сказать, я завидую священникам. В отличие от епископа они имеют свой приход, свою духовную семью. Они знают своих прихожан из исповеди, посещают их дома, работают с ними. Как епископ, ты все-таки дальше: ты имеешь большую семью Епархии, но дистанция с отдельными людьми увеличивается. С другой стороны, я как епископ имел и имею возможность иногда помочь людям в нужде. Все же епископ – это какой-то «VIP».

«Преимущество» епископской жизни в том, что иногда встречаешься и общаешься с Папой Римским. Я общался с Иоанном Павлом II, Бенедиктом XVI, Франциском. У меня никогда бы не было возможности общаться с такими близкими Богу людьми, если бы я не был епископом.

Но если я сказал, что священником я стал после 3-х лет после рукоположения, то я не знаю, когда наступил момент, в который я «стал епископом». Прошло уже 25 лет, и я жду той минуты, когда пойму.

Я вижу мое задание как епископа в заботе о священниках: чтобы они могли быть пастырями, добрыми пастырями в своих приходах, местах, куда Господь их поставил. Поэтому приоритет среди мероприятий у меня в Епар-

колодец. Я могу смотреть внутрь, но там тем- хии имеют Пастырские конференции. Один раз в год мы собираем всех священников и монашествующих вместе почти на неделю. Не просто для повышения квалификации, для конференций, но для углубления в осознание призвания. И это происходит в совместной Евхаристии, в совместной молитве, и просто в совместном времени, когда мы отдыхаем и общаемся друг с другом.

> Мы часто говорим, что надо молиться о призваниях, и как будто заботимся о них. Насколько это серьезно? Кто на самом деле молится о призваниях к священству? И что для этого делают в семьях, например? Откуда должны быть призвания? Это может знать Когда человек миропомазан, он должен быть сотрудником Бога.

С любовью во Христе, Ваш + Клеменс Пиккель, Ординарий Епархии Святого Климента в Саратове



Празднование 25-летия епископского служения Владыки Клеменса в Саратове Фотограф Николай Корнилов

Учение Церкви

## Таинство Священства

Катехизис Католической Церкви

«Напоминаю тебе возгревать дар Божий, который в тебе через мое рукоположение» (2 Тим 1,6)

#### Таинства служения общине ККЦ 1533–1535

Рещение, Миропомазание и Евхаристия – это Таинства христианского посвящения. На них основывается общее для всех учеников Христовых призвание к святости и миссии евангелизации мира. Они даруют благодать, необходимую для жизни согласно Святому Духу во время земного паломничества к небесной Отчизне.

Два других Таинства – Священство и Брак – направлены на спасение других. Через служение другим они способствуют также и личному спасению. В лоне Церкви они дают особую миссию и служат созиданию Народа Божия.

Этими Таинствами те, кто уже был посвящен Крещением и Миропомазанием на общее священство всех верных, могут получить особые посвящения. Принимающие Таинство Священства посвящаются, чтобы во имя Христа «словом и благодатью Божией па-

сти Церковь» (догматическая конституция Второго Ватиканского собора «Свет народам», 11). В свою очередь, «христианские супруги укрепляются и как бы посвящаются особым Таинством, что бы достойно выполнить обязанности своего состояния» (пастырская конституция Второго Ватиканского собора «Радость и надежда», 48, 2).

#### Таинство Священства ККП 1536–1600

вященство есть Таинство, благодаря которому миссия, доверенная Христом апостолам, продолжает осуществляться в Церкви до скончания века: оно, таким образом, есть Таинство апостольского служения. Апостольское служение имеет три уровня: епископский, пресвитерский и диаконский.

## Почему это Таинство называется Таинством Священства (Ordinatio)?

Латинское слово ordo было наименованием гражданских сословий, и прежде всего сословия власть имущих. Ordinatio означает «включение в орден (ordo)». В Церкви существует определенная группа людей, которые Предание, не без оснований, дающихся Священ-

ным Писанием (ср. Евр 5, 6; 7,11), уже со времен древности называет также «taxeis» (по-гречески), «ordines» (по-латыни): так, литургия говорит об ordo episcoporum, ordo presbyterorum, ordo diaconorum (епископский чин, пресвитерский чин, диаконский чин). Другие группы также получили название ordo: катехумены, девы, супруги, вдовы...



Рукоположение в епископы Владыки Клеменса совершают архиеп. Джон Буковски, архиеп. Тадеуш Кондрусевич и еп. Кирилл Климович. Маркс, 07.06.1998 г.

Введение в одну из этих групп Церкви происходило через обряд, который назывался ordinatio. Это было религиозное и литургическое действие, имевшее значение посвящения, благословения или Таинства. Сегодня слово ordinatio сохранено за сакраментальным действием, которое включает в епископский, пресвитерский или диаконский чин. Это - нечто большее, нежели просто избрание, назначение, наделение полномочиями или установление посредством общины, ибо это сакраметальное действие дает дар Духа Святого, позволяющий осуществлять «священную власть» (sacra potestas)(«Свет народам», 10), которая может исходить только от Самого Иисуса Христа – через Его Церковь. Рукоположение (ordinatio) носит также название «посвящения» (consecratio), ибо оно есть избрание и принятие через Самого Христа для Его Церкви. Возложение рук епископом, сопровождаемое молитвой посвящения, представляет собой видимый знак этого посвящения.

Вся Церковь – народ священнический. Благодаря Крещению, все верные участвуют в

священстве Христа. Это участие называется «общим священством верных». На его основе и для служения ему существует другое участие в миссии Христа, передаваемое через Таинство Священства, миссия которого – служить в лоне общины именем Христа и в лице (in persona) Христа-Главы.

Служебное священство существенно отличается от общего священства верных, потому что оно дает священную власть для служения верным. Рукоположенные священнослужители совершают свое служение Народу Божию посредством учительства (munus docendi), богослужения (munus liturgicum) и пастырского управления (munus regendi).

С древнейших времен служебное свяшенство, получаемое через Таинство, преподается и исполняется на трех уровнях: епископском, пресвитерском и диаконском. Священство, даруемое Таинством на всех уровнях, незаменимо в органической структуре Церкви: без епископа, священников и диаконов не может быть речи о Церкви (ср. св. Игнатий Антиохийский, Послание к Траллийцам 3, 1).



Рукоположение в диаконы Дениса Смолко, Маркс, 08.12.2021 г. Кандидат в диаконы во время пения Литании Всем Святым

4 | 2023 n°4 - КлименТ-

Учение Церкви

Епископ получает всю полноту Таинства Священства, которое включает его в Коллегию епископов и делает его видимым главой вверенной ему отдельной Церкви. Епископы как преемники апостолов и члены Коллегии участвуют в апостольской ответственности и в миссии всей Церкви под властью Папы, преемника св. Петра.

Священники (пресвитеры) едины с епископами в священническом достоинстве и в то же время зависят от них в исполнении своих пастырских функций; они призваны быть мудрыми сотрудниками епископов; вокруг своего епископа они образуют пресвитерий, который вместе с епископом несет ответственность за отдельную Церковь. Епископ доверяет каждому из них ответственность за приходскую общину или определенную церковную функцию.

Диаконы – служители Церкви, рукоположенные для исполнения задач служения Церкви; они не получают служебного священства, но рукоположение наделяет их важными функциями в служении Слову Божиему, в совершении богослужений, в пастырском управлении и в делах благотворительности. Эти обязанности они должны исполнять под пастырским руководством своего епископа.

Таинство Священства преподается через возложение рук, которому сопутствует торжественная посвятительная молитва, просящая у



Семинарист Данил провозглашает Пасхальную Эпистолу. Саратов, 09.04.2023 г.

Бога для посвящаемого благодать Духа Святого, необходимую для его служения. Рукоположение налагает на получающего его неизгладимую печать Таинства (характер).

Церковь преподает Таинство Священства только крещеным мужчинам (viris), способности которых к священническому служению были должным образом признаны. Ответственность и право избрания для принятия

священства принадлежат церковной власти.

В Латинской Церкви Таинство Священства для пресвитеров преподается обычно только тем кандидатам, которые готовы добровольно дать обет безбрачия и которые публично заявляют о намерении хранить его ради любви к Царству Божию и служения людям.

Таинство Священства всех трех степеней преподается епископами.

## «От именем всей Церкви»: Служебное Священство

о. Рауль Апаричио, Таганрог

В наших отношениях с Богом недостаточное понимание того, что такое литургия, может мешать или даже вредить.

Если литургия для меня не важна, я легко откажусь от нее: зачем мне говорить с Богом через кого-то, когда я могу говорить и сам напрямую. Если для меня литургия – это театр - вид зрелищного искусства, по законам которого строится развлекательное представление, и я в ней ожидаю найти развлечение, то я очень быстро уйду от нее, так как программа повторяется, ничего не меняется, и это надоедает. Когда в церкви ищут развлечения, то приходят к разочарованию, ведь в других местах можно развлекаться лучше. Если литургия для меня является выдумкой человека - этого не хватит, чтобы удовлетворить мои духовные потребности. И если я буду переживать все законы церкви (молит-

Богом вы, посты и т.д.) как человеческие, они будут кого, что казаться бременем, стесняющим мою свободать или ду. Этот список можно продолжать бесконечно: как говорится, сколько людей – столько и мнений. Таким путем мы мало чего добьемся и сам на- литургии как встречи Бога с человеком.

В этой статье моя цель – поговорить о роли священника в отношениях человека с Богом. Для этого необходимо вкратце затронуть несколько элементов учения Католической Церкви о литургии как действии, совершаемом и Богом, и человеком. С момента проявления наших интеллектуальных способностей, мы начинаем осознавать, что в мире существую не только я. Вначале ребенок осознает только себя, и поэтому плачет или радуется только в зависимости от удовлетворения своих потребностей (в пище, тепле и прочем).





Когда проявляются его интеллектуальные способности, ребенок начинает обращать внимание на окружающий мир, который до этого момента был для него безразличен, и у него рождается вопрос: Что это такое? Он просто хочет удовлетворить потребность своего разума - хочет знать «что это?»

Этот вопрос будет сопровождать нас всю жизнь до самой смерти. В каждом обстоятельстве, которого мы не понимаем, мы будем искать ответ. Поэтому если мы хотим достичь зрелого понимания литургии, нам нужно задать вопрос: «что это такое?» Нам надо быть, как ребенок, который не знает, что это такое, хочет знать и спрашивает. Ответы мы найдем только у самого Бога, в изучении Слова Божия, в Церкви (народе Божьем); и в святых (людях, которые достигли высокого уровня духовной жизни).

Когда мы спрашиваем: что такое литургия и хотим постичь ее глубину, мы осознаем свое желание общаться и быть принятыми самим Богом.

Если смотреть на литургию с исторической точки зрения, можно установить определенные моменты: посвящение Аарона, избрание Левитского племени как служителей Бога. Но эти моменты еще не показывают рождение моего желания, «потребности» говорить с Богом. Здесь мы еще не видим человека, который хочет поговорить с Богом, мы видим Бога, который говорит, как человек должен относиться к Богу. Чтобы понимать литургию, нам надо искать в более далеком прошлом: в первых строках книги Бытия. Первый человеческий обряд, зафиксированный в Священном Писании, - жертва, которую принесли Богу Каин и Авель, дети Адама.

Мы не знаем, почему они принесли свою жертву, как они начали ее совершать, почему они хотели это сделать. Они не видели Бога, как их отец Адам. Как дети они, наверное, лишь повторяли действия, которые видели у своего отца. Они были свидетелями жизни Адама после изгнания из Эдема. Об этой жизни Писание молчит, но можно догадаться, как ему было тяжело есть свой хлеб, окропленный потом с его лба. Они чувствовали боль отца, потерявшего все, что было в раю, которому сейчас природа дает тернии. Наверняка поэтому Адам часть своих плодов сжигает для Бога. Он жертвует Всемогущему что-нибудь ценное, необходимое для жизни, в надежде, что его дар достигнет самого неба. Он сжигает свой дар, чтобы дым вознесся к Богу. Адам жаждет восстановить утраченное общение с Богом, которое у него было в саду, лишь это он ищет. Когда мы смотрим с этой точки зрения, то понимаем, почему Каин и Авель хотят сжечь плоды своей работы: они знают от отца, что Бог что-то принимал, а чего-то не принимал. Каин и Авель будут смотреть, приняты ли их дары Богом.

И это является самой главной человеческой потребностью: знать, что Бог слушал меня, когда я говорил с Ним в молитве. Бывает, когда мы долго просим, и Он не дает, мы думаем, что Бог не принимает нас. Истина в том, что Бог всегда нас слышит. А литургия





Фото из архива редакции

хвалу и честь во веки веков.

Тем, кто желает углубить или обновить осознание того, как прославлять Бога, рекомендую размышлять над текстом из Катехизиса Католической Церкви, пункты 1536-1547. Здесь кратко изложено Божие откровение о том, как прославить Его в любви. Здесь мы найдем вековой опыт Церкви – Божьего народа - того, как она прославляет Его.

Мы вспоминали, как Адам потерял общение с Богом, и как его дети хотят снова соединиться с Богом своего отца. Христос открыл нам путь к Отцу через Крещение, в котором мы снова восстанавливаем отношения между Создателем и творением, утраченные Адамом. В благодати, которую мы получаем в Таинствах Христианского посвящения (Крещении, Миропомазании, Евхаристии), мы воздаем Богу честь и славу и получаем личное освящение. И в этом лежит основание всеобщего священства верных. Живя по вере, развивая благодать Крещения, Миро-

нам дана, чтобы воздать Ему благодарение, свое священство, стремясь к святости и из любви воздавая Богу-Отцу честь и славу.

> Таинства Священства и Брака направлены на спасение других. Помогая другим достичь святости, священники, супруги - каждый в своем призвании - достигают и своей личной святости. Когда мы понимаем, что жертва, которую Бог ожидает от человека, - это осознать и принять, что Он - Отец, и потому я Его слушаю, люблю и воздаю Ему честь и славу, мы постигаем, что жертва - это не что иное, как любовь и послушание сына. Значит литургия, церковное служение, священническое служение заключается в том, чтобы воплотить во времени любовь и послушание Отцу Сына.

Катехизис обращает наше внимание на главные элементы, помогающие достичь соединения с Богом в молитве (ККЦ 1533–1553). Эти пункты помогают понимать и принимать, какая жертва угодна Богу, чего Он хочет и ожидает от человека, как Он в течение многих веков готовил свой народ. Мы помазания, Евхаристии, каждый совершает видим Его отцовский воспитательный

процесс, чтобы мы смогли достичь зрелого понимания литургии как акта, в котором человек в молитве соединяется с Ним. ККЦ на библейских примерах показывает нам, какую жертву ожидает Бог от человека. В пунктах 1533–1547 мы находим, как служение человека Богу – «литургия» – была установлена самим Богом в Ветхом Завете. Видим, как многообразно Бог готовит жертву Христа. Видим, как служебное священство берет свое начало только в Боге, который Сам избирает служителей и дает им обряд, который они должны совершать.

До Аарона – первого избранного через Моисея священника – патриархи приносили свою жертву лично, как умели. После избрания Аарона Божий народ будет совершать свои жертвы и молитвы так, как их научил Бог. В Ветхом Завете сам Бог выбирает и дает каждому свое служение, и на этом основании нам становится ясно, как Христос лично выбирает каждого из апостолов и дает им слу-

жение: крестить и проповедовать Евангелие до скончания мира, и от Его имени совершать воспоминание Его пасхальной жертвы. Эти пункты ККЦ вводят нас в литургию, которая является обрядом, совершаемым избранным человеком – «священником», – который совершает то, что ему повелели: «так делайте до Моего пришествия».

Далее Катехизис в пунктах 1548–1553, основываясь на Слове Божьем, Предании и жизни святых, показывает, как служебное священство действует от лица Христа: Христос Сам крестит, Сам прощает, Сам причащает, Сам венчает. В священническом служении Христос делает себя видимым для народа и созидает его (Церковь), где есть глава (Христос) и тело (все верные). Кода мы смотрим на все элементы священства Ветхого и Нового Завета, мы видим, как в священнике является Бог, избравший его, и как в нем представлен народ, из которого он избран.





Когда священник совершает Жертву Христа – Евхаристию, его действие является действием Самого Христа: Сын воздает Отцу благодарение, честь и славу во веки.

Служебное священство (епископ, пресвитер, диакон), совершая Евхаристию через Христа со Христом и во Христе, со Духом Святым воздает благодарение, честь и славу Отцу во веки. В лице тех, кого Бог избрал, – как и в момент воплощения Христа – снова соединяется Бог и человек. И действия служебного священства одновременно принадлежат Богу, которому жертва приносится, и народу, от которого и ради которого жертва совершается. Священник уже не действует от своего имени, он действует от имени Христа и от имени всей Церкви.

На этом основании мы заключаем, что литургия – дело не только лишь человеческое, но Божие; дело, совершаемое самим Христом-главой и членами тела-Церкви. Литургия не является театром, где я найду развлекательную программу. Зрелое понимание литургии, как спелый плод, который может меня насытить – дает ответ на вопрос: «что это такое?»: Литургия есть действие божьего народа, в котором через Жертву Христа человечество воздает благодарение, честь и славу Отцу во веки. В литургии через Сына человек снова находится в общении с Богом-Отцом, утраченным Адамом. В литургии через Сына человек обнимает Отца.



о. Диогенес Уркиза IVE. Саратов, 20.11.2022 г. Торжество Святого Климента Римского Фотограф Николай Корнилов

Вопрос - Ответ Вопрос - Ответ



На вопросы редакции отвечает о. Ярослав Митжак, Ставрополь

Вопрос: Как развивались Ваши отношения с Первому Причастию, в седьмом к Миропома-Богом в детстве?

Ответ: Я родился в Польше, в традиционной католической семье. Мы жили в своем доме, который построили родители еще до моего рождения. Каждое воскресенье мы ходили на Святую Мессу. Это было само собой разумеющимся. Мы ходили пешком примерно два с половиной километра в Кафедральный собор, в городе Седльце. У меня есть сестра, она старше на 2,5 года. Каждое утро мы с ней молились: Отче наш, Радуйся, Верую, 10 Божьих Заповедей, 5 церковных Заповедей и некоторые другие молитвы, которые мы со временем выучили наизусть. Это был стандартный набор утренних и вечерних молитв каждого полякакатолика, начиная со второго класса школы, называемый по-польски «пачеж». В детстве мы молились с сестрой вместе, со временем индивидуально. Мама следила, чтобы мы молитву не пропускали. Вечером была совместная молитва - с мамой и папой, если он был дома, а не на работе (он дежурил по графику). В школьные годы мы ходили в приход на катехизацию. Во втором классе нас готовили к

занию. Я вел обычную жизнь мальчика, потом юноши. Хулиганом я не был, учился хорошо. Оглядываясь назад, я благодарю Бога за то, что родился в полной семье, где родители любят друг друга, где они трудолюбивые и верующие – практикующие, без оглядки на погоду и другие неудобства. Пример их совместной молитвы я вижу по сей день, когда их навещаю. Папе 85 лет, маме 80 - они молятся вместе каждый день: пачеж, Розарий, мама каждый день читает вслух отрывок Евангелия, папа сидит рядом и слушает. Хорошее у меня было детство.

Когда я был в седьмом классе, стали приходить первые, еще не серьезные мысли о священстве. Как-то раз я стоял под хорами в нашем Кафедральном соборе, смотрел как в алтаре служат священники, и подумал: «Наверное, интересно быть священником, но я не смогу! Это же не так просто – выйти, и целых пятнадцать минут говорить проповедь, без бумажки?»

В восьмом классе наш священник, который вел катехизацию, стал собирать нас то на футбол, то на хоккей. Играть в хоккей мне было не интересно, хотя на коньках катался, зато я поехал с ним в горы, кататься на лыжах. Я не ство храма, появились молодые священники. думаю, что эти поездки, занятия на природе, прямо повлияли на выбор моего жизненного пути, но все же я увидел, что священник это такой же «нормальный» человек, который может заниматься спортом, вести открытую жизнь - т.е. встречаться с людьми вне храма. Со временем я понял, что это хороший способ евангелизации: взять молодежь на природу, предложить спорт - тогда охотно откликнутся и те, кто в церковь не приходит, и тут уже можно говорить с ними и о жизни, и о Боге.

#### Вопрос: Когда произошла личная встреча со Христом?

Ответ: Я могу назвать первый момент, который был связан с особым, ощутимым осознанием присутствия Бога. Я был тогда в первом классе лицея - после восьми классов школы. Я поступил в лицей с углубленным изучением химии и биологии, так как собирался стать врачом. Это было на улице по дороге в лицей. Я даже помню то место, где вдруг пришло какое-то внутреннее - не хотел бы называть это большим словом «мистическое» - ощущение Бога, что Он прямо тут, рядом со мной. Мне трудно и сейчас подобрать слова, чтобы описать то, что я испытал – и это ощущение присутствия Бога продолжается в моей жизни с тех пор по сегодняшний день, по сию секунду. Это интригующее осознание близости Бога побуждало меня еще тогда, к тому, чтобы Его – Бога – лучше узнать, и следом появился интерес лучше познать и понять себя самого. Наверное поэтому, будучи юношей, я стал читать книги по психологии человека и находил много христианских авторов.

Мне было 15 лет, когда недалеко от нашего дома образовался новый приход, и наша семья перешла из Кафедрального собора туда. Это стало важным элементом в моем становлении христианином, а точнее в переходе на новый уровень христианства молодого человека. Я бы сказал, что речь идет о переходе с хорошего традиционного уровня на более

осознанный, личный. Началось строитель-Одним из них был молодой викарий, ксендз Роман - открытый, веселый человек. При нем я стал министрантом, и сразу старшим - лектором, я хорошо читал. Скоро у нас в приходе образовалась даже своя музыкальная группа - молодежный ансамбль. Мы играли на «молодежных» Мессах, я играл на бас-гитаре. Но самое главное было не это. Отец Роман - это человек, который «вложил в мои руки» Слово Божие. Он привил мне опыт размышления над Словом Божьим, и стал моим первым духовным наставником. Он поставил мне - молодому парню, достаточно высокую планку, но тем более мне это было интересно. Он помог мне по-христиански пройти период юности.

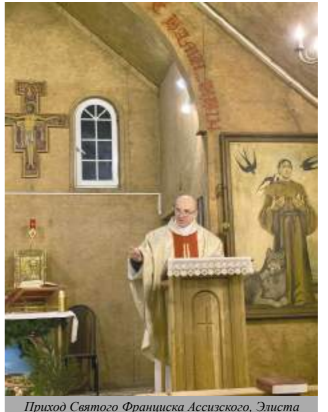
Благодаря ему, с момента поступления в семинарию у меня не было сомнений в при-



12 | 2023 nº4 - КлименТ-- КлименТ 2023 nº4 | 13 звании – думаю потому, что я знал, что хочу делать, когда стану священником – я хочу работать с молодежью, помогать находить Христа, так как он это делал: не бояться ставить высокую планку молодежи, учить размышлять над Словом Божьим, знакомить людей со Христом и сопровождать их в пути за Ним.

лять над Словом Божьим, знакомить людей со Вопрос: Как молодому человеку сегодня стать священником? Как это было у Вас? *Ответ:* Начну с того, как это было у меня. Когда я учился в лицее, я думал о профессии врача, но не только. Думал и о том, чтобы стать режиссером или актером. Но проскакивали и мысли о священстве. Я занимался спортом, участвовал в приходской жизни. С молодежной группой мы ездили на «Оазисы» - двухнедельные духовные упражнения на природе, которые организовывало Движение «Свет и жизнь». Однажды священник предложил мне реколлекции, которые проводились для юношей в Духовной семинарии. Мне стало интересно оказаться там, чтобы проверить, будет ли мне там комфортно или нет. Несмотря на то, что здание расположено было в центре города, напротив Кафедрального собора, мне понравилась удивительная атмосфера семинарии - тишина. Я чувствовал себя там очень хорошо - но этого было мало для определения в призвании. Помогла мне совершенно другая история. Я влюбился в девушку - конечно, в самую красивую, в мою одноклассницу. Поначалу она не отвечала мне взаимностью. Но все же я дождался ее внимания. Тогда, в течение первых двух-трех недель мне казалось, что вот, наконец-то все сложилось, что я счастлив, и все в жизни встало на свои места. Но скоро появилось у меня внутреннее ощущение, что что-то не так, как будто чего-то не хватало; ощущение, что - хотя я приобрел любовь, это еще не последнее слово... И в этот же период, другая моя одноклассница, однажды по дороге из лицея домой сказала мне, абсолютно для меня неожиданно: «Мне кажется, что ты никогда не женишься». Я был ошарашен, так как наш разговор был совсем на другую тему. «Почему так считаешь?» - спросил я. Она ответила: «Ты не сможешь любить только одного человека, тебе нужно любить всех»... Просты-





ми словами она выразила то, что я уже носил в сердце, сам этого не понимая. Она как будто ударила по невидимой, тонкой струне моей души, и от этого заиграл новый гармоничный аккорд, очень радующий меня изнутри. Ой... – получилось, возможно, слишком поэтично, но это было именно так.

Появилась еще точка над «и»: в окончательном распознании мною священнического призвания. Я подумал, что жизнь по Божьей воле должна сопровождаться внутренней радостью, поэтому я поставил себе вопрос: что из того, что я делал до сих пор, приносило мне радость - именно радость, внутреннюю, не удовольствие? Ответ пришел почти сразу: это были те моменты, когда у меня получалось чем-то помочь другому человеку, и я видел его радость от этого.Следующий вопрос был очевиден: тогда кем мне быть, чтобы таких ситуаций в моей жизни было как можно больше? Врачом или режиссерам - тоже неплохо, много добра можно сделать, но пришло окончательное внутреннее убеждение, что Господь зовет меня на священнический путь.

Я сказал об этом моей девушке и моим родителям. Понимание и принятие моего решения со стороны девушки, хотя сквозь слезы, было подпитано, думаю, тем фактом, что ее родной брат был семинаристом, и уже на 5 курсе. Кстати, именно он давал мне первые советы о жизни в семинарии, старался сформировать у меня реальный, не идеализированный взгляд на то, с чем могу столкнуться на пути к священству. Не волнуйтесь за ту девушку – она полюбила другого человека, вышла за него замуж, у них счастливая семья.

Мама сказала мне: «Главное, чтобы ты был хорошим человеком. Лучше быть хорошим дворником, чем плохим священником, но если ты уверен, что Бог тебя призвал, – я счастлива, но помни – будь хорошим священником! Мы с папой будем тебя поддерживать молитвой».

После рукоположения в диаконы, мама мне сказала: «Когда я была тобой беременна, я сказала Богу: Господи, если будет мальчик, я не знаю как у меня получится воспитать парнишку – это сейчас так трудно, поэтому, если Ты, Господи, захочешь его взять Себе на службу, то я уже сейчас отдаю его Тебе». Мудрая мама у меня... – она не сказала мне этого до рукоположения, чтобы я не чувствовал никакого принуждения при поиске призвания.

Получился долгий рассказ, а надо еще немного сказать на тему: как сегодня молодому человеку стать священником?

Священник – это не профессия, хотя косвенно тоже. Формально, чтобы стать священником, нужно поступить в семинарию, получить одобрение Церкви в лице ректора семинарии и епископа, и принять рукоположение. Но главное, чтобы стать священником, нужно иметь к этому призвание от Бога. Выбор священства, это не выбор профессии, а ответ на Божий призыв. Призвание нужно распознать, и когда появляется уверенность, пусть еще и не стопроцентная, что Господь Тебя зовет, и ты сам этого хочешь, тогда надо следовать туда, куда Он зовет.

Когда я был семинаристом, ректор учил нас, что в семинарии богословие надо изучать на

коленях – образно доносил до нас простую истину, что дело не только в интеллектуальной подготовке, но еще и в подготовке сердца, в глубокой вере, которую воспитывает молитва, общение со Христом. Недостаточно только интеллектуальных способностей. Духовную семинарию не выбирают просто так, как один из ВУЗов, для получения высшего богословского образования. Нужно иметь желание святости, похожести на Христа, целеустремленное желание исполнять волю Божью.

Возникает вопрос: как распознать свое призвание? Тут у каждого священника есть своя история. Мою я рассказал. Все же есть в каждой из этих историй общие элементы: для распознания призвания нужно общаться с Богом, который дает призвание, спрашивать Его простым прямым вопросом: «Господи, какое мое призвание, чего Ты для меня хочешь?» - и слушать Его ответ. Молитва, исповедь, участие в Святых Мессах, святое Причастие, размышление над словом Божьим, адорация - поклонение Святым Дарам - это проверенные средства для того, чтобы ответ услышать. Еще есть события, люди, - через них тоже Бог говорит. Слушать надо чистым сердцем запоминать, записывать мысли, которые приходят на молитве, советоваться со священником, не трусить, не бояться принять решение.

Нужна молитвенная поддержка других лю-

дей. Мой ректор рассказал нам однажды случай, когда сам будучи семинаристом, услышал от своего друга, однокурсника, слова: «я ухожу из семинарии». «Почему» – спросил его. «Потому, что мне кажется, за меня никто не молится»... Нужно молиться о священнических призваниях, и о распознании призвания - за себя и за других, нужно молиться и о верности Богу в своем призвании.

Именно этой идеей Господь меня вдохновил – и возникло «Общество для призваний» как молитвенная взаимоподдержка в распознании и верности призванию – каждому призванию.

И еще: чтобы молодому человеку стать священником, и потом быть хорошим священником, надо любить Иисуса, желать жить и служить как Он – любить как Он. На 100% не получится, но этого надо искренне хотеть.

## Вопрос: Что помогало Вам быть верным священническому призванию все эти годы?

**Ответ:** Молитва многих, очень многих верующих за меня, начиная с ежедневной молитвы моих родителей. Вот это огромная поддержка. Она действительно держит меня на пути за Христом, и я чувствую молитвенное присутствие многих людей в моем служении.

Священник – это человек и христианин, и прежде всего он призван к святости. Поэтому верность священническому призванию выражается верностью и постоянным возвращением к верности призванию к святости. На этом пути я подчеркиваю важность смирения, которое я понимаю как «жизнь в правде о себе»: видеть собственный успех и искреннее радоваться ему, только помнить при этом, Кто дал благодать для этого успеха, и с другой стороны, видеть свой недочет, свой грех. Необходимопостоянное очищение, возвращение





С о. Томашем Тшебуней и о. Райнхардом Долешалем. Астрахань, 2019 г.

в состояние Божией благодати. Покаяние, это очень важный элемент в жизни священника: исповедаться, встать на колени перед собратом священником и признать свою вину перед Богом. В моем случае исповедаться означает преодолеть расстояние в 200 километров (бывало и больше) до ближайшего прихода, ближайшего священника. Не жалко ни времени, ни денег на бензин. Еду, когда надо. Радуюсь благодати Таинства не только я, но и брат – мой исповедник, который взаимно тоже просит об исповеди.

Личная молитва, ежедневное размышление над словом Божьим с итоговым намерением, общение со Христом в тишине Адорации, опека Божией Матери – молитва и поручение Ей своей жизни, и – независимо от обстоятельств – ежедневная Евхаристия.

И еще один важный элемент – это община, братья священники. Я не монах, я епархиальный священник, но благодарю Бога за опыт хорошего братского общения, за встречи, во время которых мы рассказываем друг другу о себе, о текущих радостях и проблемах, слушаем братские замечания и советы, вместе молимся и много смеемся за общим столом. Я имею ввиду в первую очередь собратьев, среди которых укреплялось мое призвание еще до приезда в Россию, с которыми я и сейчас поддерживаю контакт. Лич-

но я с ними встречаюсь редко - по возможности, но охотно и с радостью. Стараюсь строить такие же отношения со священниками, которые живут рядом, в соседнем приходе - и это хорошо у нас получается. Я так думаю. Спросите сами - я говорю о священниках из Пятигорска. Еще я благодарю Бога за отцовскую заботу, молитву и совет моего духовного наставника. Уже

редко встречаемся, но связь поддерживаю.

Мне кажется, что я доверяю Богу. Сам я, конечно, не совершенен, но верю Ему, и на Него уповаю. Когда просыпаюсь, сначала встаю на колени около кровати, и говорю Ему: Иисус, я уповаю на Тебя, и обращаюсь к Марии: Под Твою защиту...

Вопрос: Что бы Вы сейчас, имея опыт, пожелали себе самому молодому в день рукоположения?

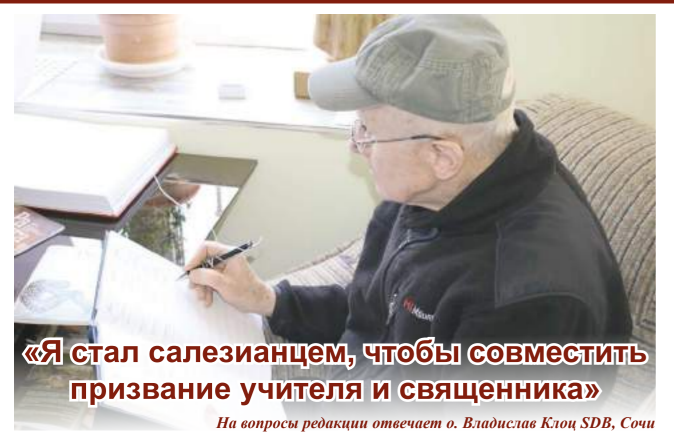
**Ответ:** Что бы я пожелал? Доверять Богу. До конца. На 100%.

Нельзя доверять Богу «на все 99%» и быть счастливым. Так же, как и в другом – супружеском призвании, – нельзя быть счастливым в браке, если доверяешь супругу «на все 99%»—значит, не доверяешь, и тебе грустно.

Бог действительно знает, что и как... Он не ошибается, также в том, кого и к чему Он призывает. Поэтому мое пожелание: полностью доверяйте Иисусу, верьте Ему без сомнений, уповайте на Него. Доверие даст внутреннюю опору, уверенность в смысле всего происходящего, в смысле призвания и самой жизни.

Еще я бы сказал: доверьте свою жизнь Марии, Божьей Матери. Я бы также пожелал терпения и чувства юмора – это очень важные, очень полезные качества. И мои пожелания я бы завершил так: поверьте в свою миссию!

Вопрос - Ответ Вопрос - Ответ



- КлименТ-

Вопрос: Как развивались Ваши отношения я стал миссионером, ища новые возможности с Богом в детстве? Когда произошла личная встреча со Христом?

**Ответ:** Я родился в многодетной семье, незадолго до войны, в деревне, близ восточной границы Польши, где римско-католическая и греко-католическая Церкви сотрудничали по-разному. Участие в наших и их праздниках в атмосфере некоего самовозвышения и одновременно игнорирования других обрядов и людей отражалось на моих отношениях с Богом. Вера выражалась в основном в привязанности к своей традиции, нежели к духовности. И это оставило свои следы в моей духовной жизни, повлияло на критическое отношение ко всему и породило желание все менять, искать новизны и оригинальности.

С детства я не любил подчиняться, ссорился и хотел поучать других. Это отразилось в том, что я мечтал быть учителем. Поэтому в дальнейшем стал салезианцем, т.к. возник шанс совместить призвание учителя и священника.

В конечном итоге это привело к тому, что

познавать и делиться знаниями и своей верой, которая имела свои истоки в детстве:

- в матери, читающей розарий и поющей набожные песни;
- в отце, молящемся по толстому молитвеннику, тоже когда-то мечтавшем стать мона-
- в моем старшем брате Франциске, мечтавшем стать священником, который, качая меня на своих руках, повторял латинские слова. Я его не помню, но рассказы о его набожности, особенно после его смерти во время войны, глубоко запали в мою душу.

Я думал только об одном: как продолжить начатое им дело? В сравнении с ним я чувствовал себя недостойным и скрывал в тайне сильную мечту о священстве даже от родителей. Однажды, прочитав объявление в католическом журнале, собрался и тайком поехал на поезде искать предсеминарию, сдал вступительный экзамен. Когда пришел положительный ответ, родители, открыв конверт, были потрясены и чрезвычайно счастливы, как и я сам.

С того времени моя личная встреча с Богом углубилась. Ничего меня так не радовало, как мысль, что я буду священником, что Господь меня призвал. Много молился дома и в храме, читал религиозные журналы, прилежно учился в доступных школах и думал только о духовной семинарии. Потом в Салезианских домах формации я из молитвы черпал силы, чтобы преодолевать внутренние искушения и внешние препятствия. Меня вдохновляли слова св. Станислава Костки: «Ad majora natus sum» – «Я рожден для великих дел». Повторял тоже за св. Казимиром (и св. Домиником Савио): «Если не буду святым, буду никем». Это стало моей постоянной молитвой. Я часто посещал храм, но моей любимой часовней для постоянного общения с Богом была моя душа.

Вопрос: Ваша священническая и монашеская формация пришлась на годы Второго Ватиканского Собора, как Вы принимали все изменения в Церкви, ведь выбор при-

звания Вы сделали до Собора?

Ответ: Кроме радости участия в духовной формации, достоинства церковной одежды, изучения латыни, которую я полюбил, я начал замечать некоторые недостатки, и иногда громко озвучивал свои мысли. Например, однажды я заявил, что Тридентская Месса мне непонятна: почему молитвы и даже библейские чтения читались, будто бы обращаясь к свечам, спиной к людям, которые в это время читали розарий? Почему первая часть -Литургия катехуменов, включая Слово Божие, считалась необязательной? Проповеди, если они вообще были, читались священником после завершения Мессы, без орната. Причастие официально принимал только священник, а людям, если они были натощак, подавалось Причастие в конце Мессы как бы приватно, и перед этим они повторно произносили акт покаяния...

Я сказал публично: вот увидите, что это скоро изменится! Настоятели проявили понимание, и меня не исключили из семинарии.

Реформы Ватиканского собора я принял с радостью и до сих пор восхищаюсь ими. Конечно, не одобряя при этом какие-то самостоятельные смешные инновации.

Вопрос: Вы сами просили о направлении в Африку? Что помогает жить и служить в непривычной обстановке, культуре? Что больше всего восхищало или удивляло Вас в Африке?

**Ответ:** Как я уже вспоминал: мои корни – на востоке Польши, поэтому первоначальной моей мечтой было служение на Востоке, и я



- КлименТ 2023 n°4 | 19 Вопрос - Ответ



прилежно изучал русский язык. К сожалению, границы СССР были закрыты, и я начал интересоваться другими возможностями миссионерского служения, тем более, когда папа Иоанн Павел II призвал нас помогать ему в евангелизации мира.

Наш отец-Инспектор заметил мое новое увлечение и предложил мне поехать на миссию в Замбию. Зная английский язык, я в конце концов согласился без особого приготовления.

В Африке я встретился с шокирующими условиями жизни, климата, дикой африканской природы, с ужасными насекомыми и опасными зверями. Боялся всего, особенно ночью. А дети боялись меня и убегали от «человека без кожи».

Со временем я привыкал к новой обстановке, богатству природы, цветов и фруктов. Особенно восхищала меня радость африканцев, танцы, улыбка – несмотря на их бедность. Их богатством были дети.

Когда я осваивал их языки, общаясь с ними, я узнал, какие они по природе добрые

и искренние люди, они всегда с радостью делились всем, что у них было. Приносили к алтарю кучи фруктов, овощей, домашних животных и рыб, сопровождая это танцем и музыкой.

Я убедился в том, что чтобы жить и служить им, прежде всего надо их полюбить, общаться с ними, слушать их, тогда они начинали слушать нас и принимать учение Христа.

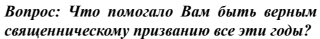
#### Вопрос: Какая Ваша любимая молитва?

Ответ: Уже в школьные годы я создал часовню в своем сердце и там находил тишину и присутствие любящего Бога Отца, Сына Его Иисуса Христа, и Духа Мудрости, Любви и святости. Такое сознание формировалось у меня постепенно в моем родном приходе, во время духовных упражнений, потом в атмосфере салезианского семейного духа, и живой Марианской набожности. С раннего детства я построил себе алтарик Богородицы возле кровати, где читал Розарий молясь о своем призвании, чтобы я смог стать священником и исполнить мечту о святости моего старшего брата Франциска, который, кстати, был



увлечен францисканской набожностью и читал «Рыцаря Непорочной» о. Максимилиана Кольбе. Я должен искренне сказать, что моей любимой молитвой стал – «Гимн Брату Солнцу» св. Франциска Ассизского – прославление могущества и красоты Бога в природе.

Я также люблю молиться на природе, созерцая присутствие Бога в красоте природы и человека. Эта молитва поддерживает мою веру, оптимизм и радость жизни.



**Отвем:** Я родился в Страстную Пятницу под знаком Креста, и в этом можно было бы найти образ моего трудного пути в реализации своего призвания: детство в страхе войны и бегства, бедные школьные годы, послевоенные скитания в голоде, поиски какой-нибудь дешевой средней школы, чтобы не терять времени, но бороться за осуществление мечты. Сколько нужно было самоотречения, страданий и унижений вытерпеть!

Усердная молитва, любовь к Богу и священству помогла мне быть верным призва-

нию во что бы то ни стало.

Вопрос: Что бы Вы сейчас, имея опыт, пожелали себе самому молодому в день рукоположения?

Дорогой Неопресвитер!

С Великой радостью ты станешь сегодня перед Божьим алтарем, потому что полюбил Божье призвание, преодолевая все препятствия с Божьей помощью.

Поблагодари Господа, родителей, воспитателей и всех, кто тебе помог. Если ты испытал какую-либо несправедливость или обиду, не думай отплатить иначе, как про-

щением, уважением и смиренным служением в Любви. Священство — это Крест Господень, принятый с любовью, в верном служении Церкви ради спасения себя и своих братьев.



Фото к статье: из архива священников-салезианцев в Сочи

Вопрос - Ответ

#### Следуй за призванием

#### «Гимн брату Солнцу» св. Франциска Ассизского

Господь Всеблагий, Всемогущий, Всевышний, Тебе Одному подобает хвала! Слава и пение, благословение Только Тебе Одному! Имени лишь Твоему!

Хвала Тебе, Боже, за светлого брата, за солнце, творенье Твое! Им свет излучаешь, им день озаряешь, В нем Имя вещаешь Свое.

Хвала Тебе, Боже, за звезды на небе, Хвала за сестру их, луну! Чисты и прекрасны, искристы и ясны, Струят в наши души весну.

Хвала Тебе, Боже, за ветер, нам брата, За воздух, за облака тень! Твое сотворенье – небес проясненье. Тобою дарован нам день.

Хвала Тебе, Боже, за воду - сестру нам, За реки, ручьи и моря.

Хвала Тебе, Боже, в стихийном горенье Могучего брата – огня, Что плоть согревает, что тьму освещает, Ночное томленье гоня.

Хвала Тебе, Боже, за тучную землю, Сестру нам и нежную мать! В ней злаков рожденье, в ней радость цветенья, В ней жизни Твоей благодать.

Хвала Тебе, Боже, за тех, кто прощает, Кого научил Ты любви. Сквозь все испытанья, гоненья, страданья Венец твой их ждет впереди.

Хвала Тебе, Боже, за смерть, за сестру нам, Всех ждущий конец его дней. Греховным в нем - тленье, но Ты искупленье Дал тем, кто жил в воле Твоей.

Хвалите и пойте Господнее имя,

взнесите осанну Творцу! Чисты и смиренны, они драгоценны, Воздайте в смиренье благодаренье Его, Жизнодавца, лицу! Нам жизни теченье даря.



чера, когда мы с министрантами готовились к Мессе, отец сказал нам о том, что ему предложили написать тему для «Климента». Не могу сказать, что это нас сильно удивило, мы лишь радостно воскликнули, говоря отцу как это здорово. Позже он добавил, что еще думает о том, как он будет раскрывать предложенную тему. У нас не было сомнений, что отец знает о чем писать, поэтому, чтобы разрядить обстановку один из нас сказал в шутку: «Отец, а давайте я напишу?» Как ни странно, отцу понравилась эта мысль, и он предложил нам попробовать это сделать.

Нам конечно-же стало очень интересно, сможем ли мы, если не раскрыть, то хотя бы попытаться объяснить тему, как мы видим ее для себя. Я стал ждать темы с любопытством, о чем же мне предстоит писать. И вот после обеда мне приходит сообщение с предложенной темой. Этой темой оказался обряд совершения Таинства Священства. Конечно, я удивился и подумал: что я как министрант вообще могу знать об этом обряде, чтобы писать о нем?

Ведь все что я знаю это лишь теоретическое понятие и не больше. Я не переживал это вживую и не знаю, что чувствуют в этот момент. Я только знаю из Катехизиса, как это происходит, и почему это делают по сей день.

И знаете, в этот момент мне пришло на ум, что о Таинстве Священства говорят как о призвании. Я подумал, что если не могу многого рассказать о Священстве, то смогу поделиться своими знаниями о призвании. Потому как я сам еще не до конца определился о своем, хотя я достаточно много об этом читаю и пытаюсь разобраться в собственном призвании. Конечно, я не до конца являюсь автором последующих слов, но считаю, что вам стоит их прочесть.

Важно понять всю необходимость жить в призвании. В мире уже существуют тысячи людей, которые живут без призвания. И мы не должны быть одними из них. Наше призвание - наша сила. Ваше призвание - это привилегия быть частью плана Божьего. Придет, или уже пришло время принять твердое решение быть в числе тех, кто отреагировал на призыв

2023 nº4 | 23 - КлименТ-

Следуй за призванием

Следуй за призванием

Божий. Не откладывайте это, а ищите себя, — если еще не нашли, — уже сейчас. Для этого нужно сделать первый шаг. Многое в жизни начинается с первого шага, этот шаг — это желание «Я этого хочу». Хоть этот шаг и важен, но он не последний. И успешное начало не гарантирует нам успешного конца. Но желание что-то узнать лучше, чем его отсутствие.

Многие, чтобы начать,

ждут чего-то особенного в своей жизни: ангела, или голоса с неба, или каких-то знамений - но этого не происходит. Хочу поделиться с вами одной историей, которую можно озаглавить «Девяностолетний мужчина скончался, ожидая Божьей воли». Уолтер Хьюстон, которого близкие ему люди описывают как глубоко верующего человека, скончался, в течение семидесяти лет прождав Божьего откровения о том, что ему делать в жизни. Как сообщает Руби Хьюстон, жена покойного, «он много бродил по дому и много молился, но так и не





получил ответа. Иногда ему казалось, что он услышал Божий голос, но потом начинал сомневаться и снова вопрошал о Божьей воле». Хьюстон никогда не понимал, в чем смысл его жизни, но он чувствовал, что должен продолжать молиться, чтобы услышать, чем ему следует послужить Богу. Несколько раз, уже намереваясь что-то предпринять, он останавливался, «не желая огорчить Бога и какимлибо образом пойти против Его воли», - сообщила Руби. «Самым главным для Уолтера было пребывать в Божьей воле, и он всячески старался следовать этому убеждению». По словам друзей, Уолтер им нравился, несмотря на то, что он выглядел как не реализовавший себя человек: «У Уолтера было несколько способностей, которые он так и не использовал в жизни, - вспоминает его давний друг Тимоти Бернс, - У него хорошо получалось работать с деревом, и он был неплохим рассказчиком. Я ему всегда говорил: «Рискни. Если ты несчастен, попробуй что-нибудь новое», но он все боялся подвести Господа». Друзья отдали должное Хьюстону, отметив, что он почти всю жизнь проработал разнорабочим и смог выплатить ипотеку за скромный дом, в котором они с женой прожили всю жизнь». (История взята из книги Кевина Деянга «Делай же что-нибудь»).

Это выдуманная, но очень правдоподобная история. Так можно и всю жизнь прождать. Это не для нас, согласны? Давайте начнем уже



Благословение учеников и школьных принадлежностей. Новопавловск, 2023 г.

сегодня. От самого нашего рождения Бог знал вать, как Бог тебя чудно вел и освободил. Нет нас и уже заложил в нас весь потенциал и ресурсы для выполнения нашего призвания. Нам лишь нужно найти их и научиться употреблять для Славы Божьей. Что-то мне подсказывает, что вы знаете, чем бы хотели служить и что делать. Удалите всякий страх и сомнения. Подумайте, что вы любите, каковы ваши сильные стороны и что вы можете сделать лучше других. Помните: Бог заинтересован в том, чтобы вы служили.

На жизненном пути мы будем встречать не только успех и благословения — нам также нужно будет проходить испытания и бороться с сомнениями. Благодаря Писанию у нас есть удивительные истории людей, которые боролись и побеждали. Их цель — утвердить нас в нашем призвании. Хочу сказать именно тебе: ты справишься! Все мы нуждаемся в поддержке, и даже если вас никто не поддерживает, то знайте: Бог за вас! Когда Бог призывал Моисея, у него было множество сомнений и отговорок – но на каждое из них Бог отреагировал и помог ему. Когда Он поручает нам что-то сделать, Он дает все ресурсы для выполнения задания. Вы уже полностью экипированы, чтобы успешно справиться.

Вот еще одна вещь, которую вы должны знать о призвании: оно личное и особенное. Конечно, мы встречаем много историй о призвании групп людей, но акцент этого послания

- на вас и вашей уникальности. У каждого из нас свой путь и свое призвание. Своя задача, которую мы должны выполнить. Ваша история будет не похожа на историю других христиан, но это не значит, что она не такая крутая, как у других. К примеру, чтобы свидетельствовать людям о Христе, не нужно попробовать все в жизни, стать наркоманом или блудником и потом рассказы-

сомнения, это потрясающие истории, и, если Бог вас освободил, то делитесь этим со всеми. Но, даже если ваша история не такая яркая, вы все равно можете быть в Божьем призвании.

Я хочу еще раз повторить, что я не являюсь автором этих наставлений. Чтобы это написать, мне помог план «Следуй за призванием» Владимира Головача. Я делюсь прочтенным с вами в надежде, что мои слова помогут вам найти свое призвание.



#### Усопшие священники, служившие в приходах Епархии Святого Климента в Саратове



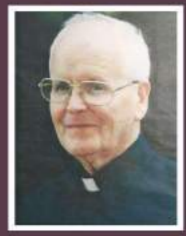
о. Кшиштоф Немыйски04.04.1960 - 29.11.2000



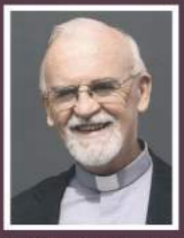
о. Йозеф Валабек16.07.1953 - 16.08.2005



о. Иоганнес Кирхнер 11.05.1961 - 11.01.2010



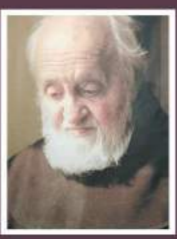
о. Томас Донахи SDB 09.07.1933 - 21.01,2010



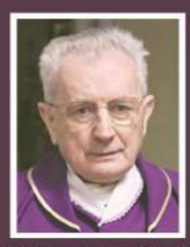
о. Райнхард Франица07.08.1939 - 19.12.2010



о. Ян Ресь SVD 23.06.1949 - 24.01.2012



о. Кассиан Дезор ООД21.12.1932 - 14.06.2013



о. Генрих Богушевски SDB 27.07.1946 - 23.02.2019



 Яцек Фальковски SDB 23.02.1957 - 11.06.2019



о. Томаш Виосна 09.07.1969 - 22.08.2019



о. Ежи Круляк SDB 1952 - 29.09.2019



о. Ежи Лещко 1952 - 28.10.2020

Вечный покой даруй им, Господи, и свет вечный да сияет им. Да покоятся в мире. Аминь.

Каритас



### Священник – «человек милосердия»

о. Альфредо Паласиос, Нальчик

осподь Иисус соединил нас с Собой и делает нас участниками Своего священства, чтобы мы действовали от Его имени, и чтобы Он присутствовал посреди мира.

В мире много потребностей, но прежде всего – потребность в Божьей любви. Мир должен испытать нежность и любовь Бога.

Иисус Христос полностью доверяет нам, называет нас друзьями и приглашает нас быть с Ним и отправиться на миссию, чтобы быть проявлением вечной любви. В Иисусе мы тоже были призваны, посвящены и посланы, чтобы быть ясным отражением этой любви, которая спасает мир: любя наших братьев и являясь Благой Вестью для бедных.

Мы призваны жить священническим служением, пропитанным пастырским милосердием – добродетелью, которая оживляет и направляет нашу духовную и служебную жизнь, будучи во все времена «людьми милосердия», как называл священников Папа Иоанн Павел II.

Нас, священников, просят возродить дар, полученный нами в день нашего рукоположения, и углубить духовное, личное и общественное богатство, которое влечет за собой служение, данное нам в Церкви для служения всем людям.



#### Основные критерии понимания миссии священника в социальном служении и в «Каритас»

1. Человек искуплен любовью: любовь не только служит искуплению человека, но и меняет общественную жизнь. «Осознавая себя Боголюбивым существом, человек открывает свое собственное трансцендентное достоинство, учится не довольствоваться собой и идти навстречу другому, создавая братскую и поддерживающую сеть гармонизирующих отношений».

2. Бедные для нас - это знак присутствия



о. Боско Маршнер в Каритас на встрече с сотрудниками и подопечными патронажной службы «Осеннее кафе», Саратов, 27.10.2022 г.

Бога и того, что Его Евангелие заключается в том, что «слепые прозревают, хромые ходят, прокаженные очищаются, глухие слышат, мертвые воскресают, нищие благовествуют» (Лк 7, 22), – как Иисус сам сказал ученикам Иоанна, отвечая на их вопрос, является ли Он Мессией, или им нужно ждать другого. Каритас смотрит на бедных глазами Бога и любит их сердцем Бога. Более того, она (Каритас) видит Бога в человеке и любит Его в глубине тайны каждого человека, особенного бедного.

- 3. Евхаристия таинство любви, источник Милосердия и ободрения, чтобы Церковь могла преобразовать общество: Таинство Евхаристии не может быть отделено от таинства любви. Невозможно принять Тело Христово и чувствовать себя вдали от тех, кто голоден и жаждет, от больных, от тех, кто страдает от драмы нищеты и болезней.
- 4. «Каритас» организованное выражение любви христианского сообщества: добродетель милосердной любви, от которой и происходит ее название, не является чемто необязательным; мы принадлежим ей по идентичности нашего Крещения.
- 5. Служение милосердия принадлежит каждому священнику. «Хотя они должны всем, — говорит Второй Ватиканский Собор, — священники особым образом вверяют себя бедным и слабейшим, которым Господь представляется связанным (ср. Мф 25, 34-45) и чья евангелизация приводится как мессианское доказательство (ср. Лк 4, 18)». Служение милосердия принадлежит каждому священнику, прежде всего, по его Крещению, потому что, как мы только что видели, это миссия каждого верующего. Но кроме того, оно принадлежит каждому священнику по другим, более частным и глубоким причинам, вытекающим из его личности и священнического служения:

#### а) Из-за его особенных взаимоотношений со Христом – Главой и Пастырем.

Папа Иоанн Павел II выразил это ясно: «Священник участвует в освящении и миссии Христа особым и аутентичным образом, то есть через Таинство Священства, которое

связывает священника со Христом – Главой и Пастырем, и наделяет миссией «возвещать Благую Весть бедным» от имени и личности самого Христа».

б) По образу Христа-Священника мы, священники, призваны сделать нашу жизнь живым приношением на служение братьям.

Благотворительная деятельность для каждого христианина, но особенно для нас, священников, приобретает свое истинное измерение как выражение любви Божией, когда она принимает форму самопожертвования, подобного жертве самого Иисуса Христа. Как сказал Папа Бенедикт XVI: «Жертвенная любовь Христа является сердцем «Каритас», и каждое индивидуальное и организованное дело милосердия в Церкви должно найти свою точку отсчета в Нем». Только так благотворительная деятельность «становится жестом, действительно достойным человека, созданного по образу и подобию Божию».

в) За его служение во главе христианской общины: Священник, укорененный в пастырском милосердии Христовом, призван разви-



о. Альфредо и о. Герард в Каритас проводят урок испанского для посетителей «Осеннее кафе» Саратов, 30.03.2022 г.



из реабилитационного центра для детей-инвалидов «Кораблик»

Оренбург, 09.06.2022 г. вать отношения служения со всеми людьми,

«особенно с бедными и слабейшими».

«Священнику необходимо засвидетельствовать милосердие самого Христа, Который «ходил, творя добро» (ср. Деян 10, 38); священник также должен быть видимым знаком заботы Церкви, которая есть Матерь и Наставница. И так как сегодня на человека обрушивается так много несчастий, особенно на тех, кто живет в условиях нечеловеческой нищеты, насилия или оскорбительной власти, необходимо, чтобы человек, посвященный Богу, хорошо подготовленный ко всякому доброму делу, отстаивал права и достоинство человека. Если благотворительность по существу принадлежит Церкви, а следовательно, и всей христианской общине, то главная задача священника состоит в том, чтобы обеспечить служение бедным в христианской общине. Священник несет ответственность за то, чтобы каждый из его верных был ведом Духом «к искреннему и усердному милосердию». Это означает, что если задачи священника служение Слова и служение Таинств, то его миссия — также служение милосердия, как говорит нам Второй Ватиканский Собор и напоминает нам Папа Иоанн Павел II. Если задачи священника заключаются в содействии катехизации и провозглашению Слова Божия, а также в поощрении торжества веры, то его

миссия состоит в воодушевлении милосердия. Если его задача в том, чтобы руководить общиной в провозглашении и прославлении веры, то его миссия — руководить ею в милосердии. И если мы готовим и обновляем себя для служения Слова и Поклонения, точно так же мы должны готовить и обновлять себя для служения милосердия.

Обращает на себя внимание то, что очень часто бывает в некото-

рых местах: созывается собрание катехизаторов, – и там священник со своими катехизаторами. Созывается собрание литургической комиссии, – присутствует священник с литургической группой. Созывается собрание приходской «Каритас», – и команда «Каритас» там, как овцы без пастыря...

Следует помнить, что если наше служение – это общинное служение, а общины нет без керигмы, без литургии и без диаконии (то есть – милосердной любви, Каритас), то не может быть общинного служения без применения и



воодушевления этих трех основных аспектов евангелизации. Священник осуществляет это служение милосердия в приходе и через приходскую «Каритас». Если священника всегда отождествляли с «человеком богослужения» и «человеком слова», следует помнить, что, не отрицая этих сторон своего служения, он также является «человеком милосердия». Милосердия, ведущего к евангельской бедности и внутренней свободе, которая «готовит священника быть на стороне слабейших; и чтобы он поддерживал их усилия по построению более справедливого общества; быть более чувствительным и более способным понимать и различать явления, связанные с экономическими и социальными аспектами жизни; быть на стороне бедных».

## Что может сделать благотворительность в жизни священника?

- Благотворительность приводит его к евангельской бедности и внутренней свободе.
- Благотворительность готовит священника к тому, чтобы быть на стороне слабейших.
- Благотворительность обязывает его поддерживать усилия по созданию более справедливого общества.
- Благотворительность делает священника способным понимать и различать социальные и экономические аспекты жизни.
- Благотворительность позволяет ему поддерживать бедных и быть на их стороне.

Священник – «человек милосердия» Подобно Иисусу в синагоге, мы тоже мо-



о. Аркадиуш Грабовски SDB уделяет Таинство Елеопомазания в День больных Сочи, 11.02.2023 г.

жем сказать, что «Дух Господень на нас, ибо Он помазал нас благовествовать нищим, и послал нас исцелять сокрушенных сердцем, проповедовать пленным освобождение, слепым прозрение, отпустить измученных на свободу, проповедовать лето Господне благоприятное» (см. Лк 4, 18–19).

И хорошо будет, если, подобно Иисусу, мы сможем сказать, что «исполнилось писание сегодня в служении каждого из нас». И если кто-нибудь спросит нас, действительно

ли мы действуем от лица Христа и несем людям истинные Таинства Христа-Пастыря, мы можем ответить так, как Иисус ответил ученикам Иоанна: «Скажите Иоанну, что слышите и видите: слепые прозревают и хромые ходят, прокаженные очищаются, и глухие слышат, мертвые воскресают, и нищие благовествуют» (Мф 11, 4–5).



Саратов, 14.04.2022 г.

30 | 2023 n°4 - КлименТ - 2023 n°4 | 31

Жизнь Церкви

## «Мне очень важно остаться близким людям»

Епископ Клеменс Пиккель

Проповедь в день 25-й годовщины епископского посвящения Храм Христа Царя в Марксе, 7 июня 2023 г.

Вы сами знаете, я часто проповедую об одном и том же: о молитве. Но когда мы слышим: надо молиться! – это воспринимается как приказ и вызывает внутреннее сопротивление. Но красота молитвы в том, что это общение. Даже дети знают, что молитва – это «разговор с Богом».

Мы уже сегодня трижды слышали слово

самого Бога – чтения во время Литургии. Я сам выбрал эти тексты для сегодняшнего дня. Но во время чтения снова услышал так много, что проповедь, кажется, уже не нужна.

Причина, по которой в простой день мы собрались в храме в Марксе – это 25-летний Юбилей епископской хиротонии. Мы пришли из-за 25-летия? Не хотелось бы, чтобы Месса была одним из «юбилейных мероприятий». Пусть Евхаристия будет в центре. Евхаристия – с греческого переводится как «благодарение».

Мне легко благодарить за всех людей, которых Бог послал мне в эти 25 лет. Не потому, что я был бы без вас безработным. Вы своим христианским свидетельством помогаете мне. Конечно, у каждого из нас есть грехи и недостатки. Но я благодарю вас, что вижу, как вы стараетесь жить верой.

Благодарю, что есть и особые, важные моменты в календаре за эти 25 лет. С тремя



Папами я встречался и общался за этот период: уже святым Иоанном Павлом II, Бенедиктом XVI и Франциском. Но я также благодарю и за каждую возможность выехать в деревню, где люди верят и совершают молитвы – так же, как Папа в Риме.

Бывают радостные дни, бывают тяжелые. В 1990-е люди чувствовали новую жизнь, подъем. Мы мечтали, что верующих здесь со временем будет все больше и больше. Строили этот храм в Марксе – первый в России после десятилетий преследования. Здесь 220 мест. Сегодня нас меньше, но Бог не стал дальше. Когда нам тяжело, Он еще ближе. Благодарю за это!

Благодарю за Евхаристию, которую совершаем сегодня. Его Сердце знает самое главное желание твоего сердца. Его Сердце и есть самое главное желание твоего сердца. Мы приходим к Нему в самом разном состоянии. Кто-то рассеянно принимает Причастие. Кто-то не может причащаться из-за

разных сложных обстоятельств, но испытывает огромную жажду соединиться со Христом. Бог любит тебя тем же Сердцем, каким любит Свою Матерь.

Смотря на сегодняшний день, мы осознаем, что хиротония – повод и приглашение для того, чтобы собраться и вместе совершать Евхаристию, вместе благодарить.

25 лет назад Папа Иоанн Павел II сказал, что желает, чтобы я был епископом. Я хотел стать священником. Никогда не хотел быть епископом. Вчера мы смотрели документальный фильм о том, что произошло здесь 25 лет назад. В обряде хиротонии нунций спрашивал меня: хочешь ли ты... и перечислял разные вопросы. И я отвечал: хочу! Вот эти вопросы:

Хочешь ли ты с благодатью Духа Святого до самой смерти исполнять служение, которое вверено нам Апостолами и будет передано тебе через возложение рук наших? — Хочу!

Хочешь ли верно, непрестанно проповедовать Евангелие Христа? – Хочу!

Хочешь ли в чистоте и целостности хранить веру? - Xочу!

Хочешь ли верно оказывать послушание преемнику святого Апостола Петра? – Хочу!

Хочешь ли непрестанно молить Бога Всемогущего за народ святой и безукоризненно исполнять служение высшего священства? – Хочу, с помощью Божьей!

Бог, начавший в тебе благое дело, Сам да завершит его.

И вот 25 лет спустя я понял, что тогда несколько раз повторил: хочу... А в сердце буквально вчера еще чувствовал, что осталось еще 13 лет и я пойду на пенсию... буду жить как приходской священник и служить в каком-нибудь маленьком приходе. Ведь настоятель ближе к своим прихожанам...

А епископ? Ездит с праздника на праздник. Благодарение Богу за то, что вижу такую красивую часть жизни Церкви! И надеюсь, что вижу не только праздничную сторону жизни. Ведь легко потеряться в потоке необходимой административной работы в курии и в праздниках, которые устраивают при встрече епископа. Но я всегда рад возможности посетить кого-то из больных прихожан и каждой возможности поехать к людям в деревню. Нужно стараться не потерять живой контакт с людьми. И все же... Есть риск, что епископ отдалится от людей...

Мне очень важно остаться близким людям, и поэтому я прошу вас о молитве и





дружбе, которые нужны всем нам. И епископам тоже!

Папа Франциск рассказал два года назад, что священник должен быть близким. Он говорил о четырех «близких отношениях» в жизни священника. Без сомнения, эти же слова относятся и к епископу.

В первую очередь, священник (епископ) должен быть близким Богу. А это значит: молитва. Несмотря на то, что всегда много важных и срочных дел. Если молитву отодвинуть, то все неважно.

Второе: близость к епископу. Я понимаю, что для священника это не всегда легко. Бывает, что не нашли с епископом общий язык. И тому, и другому нужно много смирения. А епископ должен быть близким Папе... Близко принимать его проповедь, его молитвенные намерения, его заботы о Церкви.

Третье: близость между собой, дружба с братьями священниками. Я ведь тоже свя-

щенник и ценю дружеское общение со священниками. И все же я ухожу пораньше вечером с наших общих встреч. Понимаю, что общение священников между собой, когда епископ уходит, уже немного другое.

И четвертое: близость к людям. Не потерять все время в интернете. Ценить личное живое общение. Испытывать интерес и удивление перед чудом каждого человека. Как говорит Папа Франциск: «от пастыря должно пахнуть овцами».

Эти четыре момента – основные в жизни любого священника. В этом и заключается подражание Христу.

Молитесь обо мне! Я обещаю, что и дальше буду молиться о вас.

Фото к статье с празднования серебряного Юбилея Владыки Клеменса, Маркс, 07.06.2023 г. Фотограф Елена Бережнова, Волгоград





На вопросы редакции отвечает о. Герман Мюкиниса Мананга SVD, Тамбов

Вопрос: Вы родом из Конго. Скажите, есть ли разница — быть священником в Конго и быть священником в России?

Ответ: Я монах-вербист, и наша Конгрегация посылает нас по всему миру, туда, где служат наши собратья. Мы работаем более чем в 80-ти странах мира. Перед рукоположением в священники каждый из нас выбирает 3 страны, куда хотел бы поехать как священник-миссионер. Генеральный Совет проводит распределение, и обычно выбирает для кандидата одно из указанных им мест. Иногда бывает, что просят поехать куда-то, куда он сам не просил. У меня в списке была Австралия, Тайвань и Россия. Меня отправили в Россию, то есть я приехал сюда по собственному желанию.

Когда приехал, то пережил культурный шок: другой континент, другая культура, все новое. До приезда, в семинарии, нас готовили к тому, чтобы быть открытым на других и изучать новую культуру. Этот опыт сопровождает нас с первых дней в Обществе Слова Божия, мы живем в международных общинах. Я родом из Конго, но богословие изучал

в Гане. А после рукоположения сразу приехал сюда. Африканская культура в общем сильно отличается от европейской. И для меня все здесь было по-новому.

Да, есть разница в служении в Африке и здесь: совсем другой опыт, другая атмосфера. Прежде всего, священники в Африке перегружены работой. У них очень мало времени для себя. Много прихожан, много работы в приходе. И священников не хватает. Целый день в приходе есть работа: встречи разных групп, одна за другой - не важно, это будний день или выходной. Священник либо присутствует на встрече группы, либо читает лекцию, либо проводит реколлекции или подготовку к Таинствам. В Африке всегда полные храмы. В субботу и воскресенье несколько Месс. В рабочие дни Месса рано утром, а потом вся приходская работа до позднего вечера. В будние дни Месса обычно служится в 6 утра, чтобы к 7.30 или к 8:00 люди успели на работу. И в 6 утра в будни храмы полны молящихся.

Обряд богослужения латинский - как и

Вопрос - Ответ



здесь, но есть отличия. В Африке на Мессе много песнопений, много танцев, служба длится намного дольше. В воскресенье не меньше двух часов, иногда три часа. Нашему народу трудно понять, как воскресная Месса может быть полтора часа или меньше. Есть

хор, есть комментарии к каждому чтению, а потом еще и проповедь... Но чтобы успеть отслужить все запланированные Мессы в воскресенье, на каждую выделяется обычно 2,5 часа, Мессы следуют одна за другой...

Кроме латинского обряда в Конго есть собственный богослужебный обряд – конголезский. Этот обряд утвержден Святым Престолом как один из множества богослужебных обрядов Католической Церкви. Конголезский обряд отличается порядком хода Литургии. Например, знак мира передается до приготовления Алтаря, а вот окропление верных происходит после Причастия. Тексты Префаций адаптированы, в них включены символы нашей страны. Сам я никогда не служил в конголезском обряде. В нем служат, в основном, старшие священники.

Кроме того в Конго служится Месса и на латинском языке. По традиции, это третья Месса в воскресенье. Чаще всего на эту Мессу приходят пожилые люди, которые скучают по латинскому языку. Молодежь любит петь на латинском и участвует в хоре.

Вопрос: Что повлияло на то, что Вы стали священником?



Процессия на приготовление даров во время Душпастырской конференции в Астрахани, 2019 г.

Ответ: Мой выбор призвания имеет корни в детстве. Я вырос в многодетной семье, у меня было три брата и две сестры. С детства я слышал, как мои родные в шутку называют меня священником – я был спокойным и сосредоточенным ребенком. И это осталось в моем сердце. Когда я подрос и стал министрантом, я начал очень много общаться со священником. Настоятель приглашал меня в приходской дом, и я ему много помогал. Мама заметила, что я все больше и больше времени провожу в храме, больше, чем дома, хотя храм был неблизко. Мне очень нравилось служить у алтаря, и я начал задумываться о том, чтобы стать священником.

После окончания школы я объявил о своем решении родителям. Мама приняла мой выбор сразу, но с отцом было сложно. Он мечтал о том, чтобы я стал врачом. Я же с детства не переношу запаха лекарств. Даже сейчас мне трудно заходить в больницу и навещать больных. У меня нет аллергии, просто очень неприятно. И я сказал об этом отцу, но он возразил, что к запаху можно привыкнуть. Я попросил маму поговорить с отцом о моем поступлении в семинарию, но папа оставался непреклонен. Это было непреодолимым препятствием: в нашей культуре принято получать благословение родителей, иначе все может пойти не так...

Однажды вечером мы с папой разговорились, мы говорили долго – беседа затянулась за полночь, папа был уставший и уже почти засыпал... Я опять попросил его благословения на то, чтобы стать священником – и он согласился. Но все-таки он не был убежден до конца, надеялся, что со временем я передумаю. Когда я закончил малую семинарию, поступил к вербистам и получил облачение, меня послали на учебу в Гану. Провожая меня, он еще раз спросил: не передумал ли я?

Когда умерла мама, папа полностью принял мое решение и с тех пор очень поддерживает меня в моем выборе. На рукоположение он организовал большой праздник у нас дома – это помимо праздника, который так и так был в монастыре.



Вопрос: У Вас есть какая-то особая любимая молитва?

**Отвем:** Раньше это была молитва о мире святого Франциска Ассизского. И сейчас я тоже ее часто молюсь, мы молимся ее и в приходе в Тамбове:

Господи, соделай меня орудием Твоего мира: чтобы туда, где ненависть, я вносил любовь; туда, где оскорбление, я вносил прощение; туда, где разлад, я вносил единение; туда, где заблуждение, я вносил истину; туда, где сомнение, я вносил веру; туда, где отчаяние, я вносил надежду; туда, где тьма, я вносил Твой свет; туда, где печаль, я вносил радость. О Владыка, дай мне искать не столько того, чтобы меня утешали, сколько того, чтобы я утешал; не столько того, чтобы меня понимали, сколько того, чтобы я понимал; не столько того, чтобы меня любили, сколько того, чтобы я любил. Ибо отдавая, мы получаем;

забывая о себе – находим; прощая – обретаем прощение; умирая – воскресаем к жизни вечной.

Еще одна молитва - это молитва миссионеров из молитвенника вербистов. Уже многие годы для меня она остается самой любимой ежедневной молитвой:

Помоги мне, Господи, надеяться без уныния, слушать без усталости, получать с благодарностью, раздавать с любовью, быть всегда там, где кто-то действительно во мне нуждается.

Помоги мне быть доброжелательным ко всем, кого я встречаю, и дарить им свою дружбу, обогащенную Тобой.

Помоги мне нести другим Твой радостный мир, присутствующий в моей душе.

Помоги мне всегда пребывать в Твоей истине и никогда не переступать заповеди любви к

Не дай мне оставить Тебя, чтобы вместе с Тобой иметь возможность нести помощь ближним, дабы они почувствовали, что Ты рядом с ними, и жили в справедливости, мире и взаимной любви. Аминь.

Вопрос: Что помогает Вам быть верным Христу? Быть верным призванию?

**Ответ:** Для меня очень важна молитва По-

клонения Иисусу в Святых Дарах. Это особенный момент, когда я чувствую близость Иисуса. Я помню свое первое Поклонение: я был маленьким, в Великий Четверг мы всей семьей пошли в храм. После Литургии Воспоминания Тайной Вечери, по традиции, Святые Дары перенесли из главной Дарохранительницы и выставили для поклонения и тихой молитвы. Моя мама очень любила это. И мы сидели долго-долго перед Святыми Дарами, все уже разошлись, а наша семья оставалась. Любовь к Адорации передалась мне от мамы.

Поклонение - это время, когда я могу слушать голос Бога, чего Он хочет от меня. Я могу рассказать Ему о своих проблемах и переживаниях. Это помогает хранить верность... Ведь в процессе служения всякое встречается: иногда люди пытаются сбить с пути, иногда приходят разные искушения. Со всем этим я иду к Иисусу на Адорацию, и Он мне помогает.

В традиции вербистов есть практика Святого часа - один час Поклонения в Первую Пятницу месяца, посвященную Святейшему Сердцу Иисуса. Также в 1-й понедельник месяца у нас есть традиция Поклонения и Мессы в честь Святого Духа. Это наследие нашего Основателя, святого Арнольда Янссена.



Воспоминание Входа Иисуса в Иерусалим. Вербное Воскресенье, 02.04.2023. Тамбов

Кроме того, по общецерковной традиции мы практикуем поклонение в Первый четверг, иногда - в каждый четверг и каждую пятницу. Более частое поклонение - это уже по инициативе каждого.

Если кто-то просит меня о молитве, или я хочу помолиться за когото или в особой интенции, я начинаю или заканчиваю такую молитву Поклонением.



Вопрос: Вы хотите что-нибудь добавить для наших читателей?

Ответ: Да, я считаю очень важным молиться о призваниях. По четвергам я всегда беру молитву о призваниях. Я близко к сердцу принимаю нужду Церкви в новых научили меня тому, как важно молиться о призваниях, сейчас так мало священников по всему миру.

Когда я учился в семинарии, нам задали

вопрос: какой мы видим Церковь через 50 лет? Будут ли везде священники? Будут ли храмы? Каково будет служение мирян, служение женщин?

Эти размышления и последующий опыт призваниях, особенно для нашей страны. Это то, что в наших силах. А Дух Святой пусть нас направляет.



о. Харалд SVD, о. Зенон CSsR и с. Инес MCSS во время Душпастырской конференции в Дрездене, 2018 г.

Страницы истории



Биография Папы Бенедикта XVI. Продолжение. Начало в номерах за апрель-май и июнь-август'23.

Вернуться к своей обычной довоенной жизниоказалось для Йозефа Ратцингера совсем непросто: страна полностью разрушена, отрезана от остального мира, на месте частично уцелевшей семинарии – военный госпиталь для иностранцев, книги стали огромной редкостью. Воля к жизни, к новым началам не только для себя, но и для всей страны, заставляет братьев Ратцингер и еще сотню молодых людей самостоятельно участвовать в восстановлении семинарии. Именно они становятся первой послевоенной группой учащихся, набранных в семинарию.

Одним из важнейших событий в становлении Йозефа Ратцингера как ученого становится встреча с Альфредом Лэппле – тогда лишь новым префектом семинарии, а впоследствии одним из самых известных и плодовитых теологов современности. Лэппле становится для Ратцингера стимулом, учителем, но, прежде всего, другом. Под влиянием Лэппле, он знакомится с трудами немецкого философа Теодора Штайнбюхеля. Его двухтомное собрание сочинений «Философские основания нравственного богословия» становится для Ратцингера своеобразной под-

готовкой к изучению трудов Хайдеггера, Ясперса, а также Ницше и Бергсона.

Идеи персонализма, признающие личность первичной творческой реальностью и высшей духовной ценностью, а мир проявлением творческой активности верховной личности — Бога, составляют основу философии Штайнбюхеля. И Ратцингер рассматривает эту философию через призму учения святого Августина. Глубокие переживания и сила человеческих страстей, описанные в «Исповеди», в сочетании с персонализмом заставляют его пережить особенный духовный опыт, формируют его личную философию.

Таким образом, по окончании двухлетнего курса философии у молодого Йозефа Ратцингера формируется особое мировоззрение, основанное на совмещении персоналистских взглядов и августинианства: для него Бог не только сущность мира, некая абстракция, но, прежде всего, – абсолютная Личность. И человек, будучи подобием Бога, может беспредельно расширять круг своего бытия через самосознание и самопознание.

Летом 1947 он вновь вынужден принимать

решение, где и как ему следует продолжать свое образование. Из нескольких возможных вариантов он выбирает так называемый Herzogliches Georgianum – переехавший в Мюнхен Ингольштадтский Университет, основанный в 1494г. последним Баварско-Ландсхутским герцогом – Георгом Богатым (далее в тексте – университет Мюнхена).

Первый академический год начинается для Йозефа уже первого сентября 1947г. Он будет немного сокращенным: вследствие отсутствия топлива для обогрева помещений студентов обещают отправить на каникулы с Рождества и до самой Пасхи. Само здание университета – сплошь руины, которые будут восстанавливаться еще в течение долгих лет, библиотека также пока недоступна, а сами занятия проходят в оранжерее, где «... изнуряющая, испепеляющая летняя жара по своему ужасу могла соперничать разве что с пробирающими до самых костей зимними морозами» (J. Ratzinger. Milestones: memoires 1927–1977. San Francisco, 1998. P.40).

Отметим, что богословский факультет университета Мюнхена имел богатейшие традиции, но в 1939 году по решению нацистского правительства факультет был закрыт, а спустя 8 лет лишь немногим преподавателям старой школы удалось выжить за долгие годы войны. Новые профессора прибывали из других университетов – из Мюнстера, Вроцлава, Пассау, Браунсберга – со своими



Институт Georgianum, приютивший студентов богословского факультета Мюнхенского университета

взглядами, традициями и проектами.

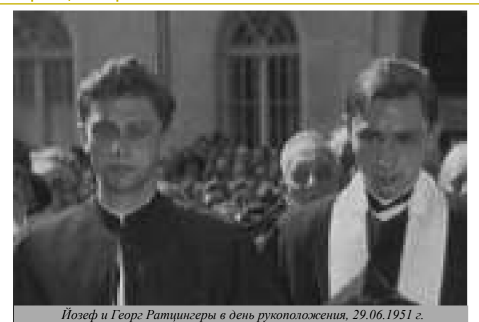
Группы прибывших в семинарию преподавателей значительно отличались друг от друга: разница была не столько в возрасте, сколько в том, что эти две большие группы олицетворяли собой две различные «эры» богословия.

Более старшая группа – представители эры либерализма в самом лучшем ее воплощении: их взгляды – построение церковного учения на основе рационализма, философии – на основе схоластики, и, соответственно, использование казуистики как основного метода. В конце XIX – начале XX века более половины католических теологов придерживалось подобных взглядов.

Однако взгляды другой группы профессорского состава семинарии были сформированы под влиянием совсем иных течений: либеральная эпоха богословия закончилась для них вместе с Первой мировой войной. Новейшие технологии, прогресс, ознаменовавшие начало столетия в период войны, повлекли за собой смерть миллионов людей, обесценивание жизни и моральное разрушение самого человека и его достоинства. По выражению Й. Ратцингера, «это был полный крах либерализма и всего прогресса» (J. Ratzinger. Milestones: memoires1927–1977. San Francisco, 1998. P.45). Теперь же многие стали постепенно возвращаться к истокам - к тому, что, казалось, в какой-то момент утратило свою первоначальную значимость и ценность - традиция, церковь, литургия и

Чувство близости и неизбежности радикальных перемен витало в воздухе, как вспоминал сам Ратцингер. Богословие вступило в новый этап и теперь рассматривало церковную догматику не просто как внешнюю границу, некие «рамки», но как «живой» источник познания истины. Догматика и церковные традиции теперь рассматривались как «живой» опыт людей, копившийся в течение многих веков, а потому – заслуживающий доверия.

Но прежде преобразований Церкви,



катехизации и иным практическим аспектам священнической работы. Тогда его старший брат Георг, вместе с ним готовившийся к рукоположению, помогает ему в решении организационных и формальных вопросов, а старшая сестра Мария, работавшая секретарем в юридической фирме, тратит все свое свободное время на переписывание его черновиков. Так, благодаря своим родным, Йозеф

Ратцингер успевает закончить исследование и представить его в срок. Теперь, когда работа сдана, он может полностью посвятить себя подготовке к главному событию своей жизни – рукоположению. Йозеф и Георг Ратцингеры и еще около сорока кандидатов были рукоположены в один и тот же день – в день торжества святых апостолов Петра и Павла – 29 июня1951 года.

Молодой священник Йозеф Ратцингер в день первой Мессы, 08.07.1951 г.

большие перемены произошли в жизни самого Йозефа Ратцингера. Один из общеизвестных фактов его биографии – подготовка диссертации на тему «Народ и Дом Божий в учении святого Августина Блаженного», но необычные обстоятельства подготовки этой работы известны далеко не всем. Интересно, что данная тема не была выбрана будущим Папой самостоятельно. В то время на теологическом факультете Мюнхенской семинарии существовал обычай - ежегодно один из профессоров избирал тему для исследования, и студенты, желающие работать с этой темой, участвовали в своеобразном конкурсе, главный приз которого, - признание работы диссертационным исследованием, присвоение наивысшей оценки и приглашение в докторантуру.

Ратцингер, посвящавший все свободное время изучению трудов Отцов Церкви, решает принять участие в конкурсе. Однако написание этой работы дается ему нелегко: летом 1950г. он сдает выпускные экзамены и начинает подготовку к рукоположению. В то время это была достаточно сложная процедура, отнимающая очень много времени – почти все дни были посвящены занятиям по гомилетике (Гомилетика –наука о сущности, содержании и специфических особенностях христианской проповеди – гомилии),

## «Без любви нет ничего благоугодного Богу»

Зоя Жалнина, Саратов

Фраза, вынесенная в заголовок настоящего материала, только на латинском языке (Sine caritate nihil placitum Deo), встречает всех прихожан и гостей Кафедрального Собора Святых Апостолов Петра и Павла в Саратове. Изречение, начертанное над алтарной частью храма, взято из «Послания к Коринфянам» — но не Апостола Павла, а его славного последователя, имя которого носит саратовский приход и вся наша епархия — Святого Климента Римского. Об этом уникальном документе и о житии его автора, отраженном на рельефах, расположенных с внешней стороны хоров Собора, мы расскажем в этой статье.

#### Житие Святого Климента: ранние годы

Святой Климент был епископом Рима, и, ввиду особенностей его служения, Церковь считает его четвертым по счету Папой Римским в истории (хотя сам титул Папы появился лишь через два столетия после его мученической кончины). Избрание его епископом обычно относят к 88 году от Р.Х., датой смерти считается 97 год от Р.Х. Есть, правда, данные о том, что эти даты могли быть и иными. И вот здесь следует отметить нечто очень важное, что касается и Святого Климента, и других ранних христианских святых: даже если не все точно известно об их жизни, даже если есть разночтения (как в случае со Святым

Климентом Римским) в житиях в западной и восточной традициях, мы знаем главное: эти люди действительно жили и умерли во Славу Божию. Агиография (богословская дисциплина, изучающая жития святых) – это не история или археология – у нее другие задачи: исследовать богословские аспекты святости и отчасти проанализировать место и роль того или иного святого в истории Церкви, а не государства. Жития и мартирии (описания подвигов и кончины мучеников) содержат легенды, но это не выдумки – это переосмысленные и особым образом, в соответствии с жанром жития или мартирия, пересказанные факты.



К тому же, Святой Климент оставил нам главное свидетельство своего служения на Земле - вышеупомянутое «Послание к Коринфянам». Иногда встречается наименование «Первое послание к Коринфянам» Святого Климента, но такое название неточно, так как условно называемое «Второе послание к Коринфянам» долгое время приписывалось Святому Клименту, но позже было доказано, что этот документ принадлежит перу другого автора. Относительно же подлинности «первого» послания сомнений нет ни у светских историков, ни у церковных. Ниже мы кратко рассмотрим этот труд, а здесь дадим все же общее впечатление о ранних этапах жизненного пути Святого Климента – пути, который закончился, как известно, на Крымском полуострове.

Подробное и красочное житие Святого Климента приводится в знаменитой средневековой книге «Золотая легенда». Этот сборник христианских легенд и житий был составлен блаженным Иаковом Ворагинским, монахом-доминиканцем, издан в 1260 году и до XVI века считался второй по популярности христианской книгой после Библии. Житие Святого Климента там изобилует невероятными приключениями: в нем описывается история пропажи матери и братьев Климента в результате кораблекрушения, чудесное воссоединение семьи и присоединение ее в полном составе к Церкви, ревностное служение сначала в Риме, а затем, после ссылки, в Крыму, в Херсонесе Таврическом (нынешний Севастополь). Несколько отличается от западного, но не менее красочно и житие Святого Климента в восточной (в том числе, православной) традиции. Желающие могут найти в библиотеке или в Интернете этот вариант жития, изложенного в трудах святого православной церкви Дмитрия Ростовского.

Мы не станем здесь описывать подробно все злоключения семьи Климента, отметим главное: на будущего святого оказало значительное влияние личное знакомство со Святым Петром, возможно – со святым Павлом, а также Святым Варнавой, апостолом от семи-

десяти (к числу так называемых «апостолов от семидесяти» относят последователей Христа, проповедовавших Его учение в І веке – в том числе и самого Климента). На то, что «Климент лично видел апостолов и собственными ушами слышал их проповедь», указывал в своих сочинениях Святой Ириней Лионский, которого Церковь в лице Папы Франциска готовится провозгласить Учителем Церкви.

Вдохновленный проповедями Варнавы, Климент отправился на Восток, в Иудею, где принял крещение от Святого Петра. Именно это событие отражено на первом рельефе из тех девяти, что отображают в саратовском Соборе путь земного служения Святого Климента:



Впоследствии Климент стал одним из ближайших сподвижников Апостола Петра и был лично рукоположен им в епископы, а спустя еще некоторое время возглавил Римскую церковь:



Это было неспокойное время: продолжались гонения на христиан, а также намечались разногласия внутри Церкви, хотя это был лишь период ее становления. Климент, однако, управлял Церковью с верой и мудростью и прославился многими благодеяниями. Его проповедь была чрезвычайно убедительна и, по некоторым данным, именно его упоминал среди тех, чьи «имена записаны в книге жизни» Святой Апостол Павел в «Послании к Филиппийцам».

#### Ссылка в Крым: чудеса и мученичество

Многие язычники обращались в христианство под влиянием Святого Климента. Это, разумеется, не могло понравиться римским властям, и, в конце концов, разгневанный император Траян сослал святителя вместе с тысячами других христиан в Крым. Святой Климент был приговорен к каторжному труду в каменоломнях в месте, которое ныне известно как Инкерманские штольни. Условия труда были чудовищно тяжелыми, но больше всего мучил узников острый недостаток питьевой воды. Святой Климент горячо молился о чуде, и Господь явил его: святому было видение, благодаря которому был открыт источник чистой воды:



Находясь в заключении, святой Климент наставлял и поддерживал свою паству – таких же обездоленных узников, как и он сам. Благодаря ему почти отчаявшиеся находили утешение и могли вместе со святителем возносить молитвы Творцу:



Святой Климент также невероятно активно занимался миссионерским служением: внимая его проповеди, сотни язычников просили о крещении и становились членами Церкви Христовой. Как гласит предание, бывали дни, когда он лично крестил до 500 катехуменов:



Множество раз к Святому Клименту приходили представители властей и уговаривали его прекратить проповедь, смириться, перестать нести людям Слово Божие. Климент же, несмотря на давление, всякий раз отказывался:



Святой Климент Римский

Твердость в вере и приверженность заветам Господа и Его апостолов была расценена языческими начальниками как злостное неповиновение приказам. Святого Климента арестовали и приговорили к мучительной казни – утоплению:



Святителя привязали к якорю и сбросили в море. Сделано это было еще и затем, чтобы ученики Климента не смогли его достойно похоронить. Однако христиане, которых окормлял при земной жизни Святой Климент, и их потомки молились об обретении мощей святителя, и, как гласит легенда, на протяжении нескольких веков на месте казни мученика можно было в день его памяти каждый год наблюдать чудесный отлив моря, открывавший взорам нерукотворную святыню с мощами Святого Климента:



В 861 году от Р.Х. мощи Святого Климента были обретены Святыми Кириллом и Мефо-

дием. Святой Кирилл лично перевез мощи в Рим и передал их Папе Адриану II, который поместил их в Базилике Святого Климента – одной из старейших и красивейших римских базилик, мозаика и роспись которой вдохновили авторов росписи в казанском храме и в Кафедральном Соборе Саратова:



Таково, в очень кратком изложении, житие Святого Климента Римского, главные вехи которого отражены на рельефах Кафедрального Собора тезоименной епархии. Отметим, что рельефы созданы Олегом Шевелевым, художником родом из Оренбурга, живущим в Казани. Его работы украшают не только саратовский Кафедральный Собор, но и другие католические храмы России и Казахстана.

#### Святой Климент как покровитель славян

Другая часть мощей Святого Климента осталась в Херсонесе, где они хранились в мраморной гробнице до взятия города князем Владимиром. В 988 или 989 году от Р.Х. мощи Святого Климента (вместе с гробницей) по его приказу были перенесены в Киев, где находились сначала в Десятинной церкви, а затем в Соборе Святой Софии. Именно поэтому Святой Климент был очень почитаем на Руси и считался первым небесным покровителем Земли Русской. Затем эти реликвии были перенесены в Киево-Печерский монастырь. Еще одна часть мощей осталась в Крыму, точнее в Инкерманском пещерном монастыре.

Бытует мнение, что именно обретение мощей святого Климента освятило в глазах Римской Курии просветительскую миссию Святых Кирилла и Мефодия среди славян и введение богослужения на славянском языке. До этого многие богословы считали, что хвала Богу может возноситься только на трех языках, на которых Пилат велел написать на табличке над головой распятого Иисуса Христа (на еврейском, греческом и латинском). В честь обретения мощей святой Кирилл написал на греческом языке несколько произведений, наиболее известное из которых дошло до нас в славянском переводе под названием «Слово на перенесение мощем преславнаго Климента, историческую имущи беседу» (для краткости этот труд иногда именуют «Корсунской легендой»).

#### «Послание к Коринфянам» Св. Климента

Как уже отмечалось выше, главным источником достоверной информации и главным богословским трудом, созданным Святым Климентом Римским, является вышеназванное обращение святителя к коринфским христианам. Это довольно объемный текст (книга состоит из 65 глав – правда, коротких), содержащий наставления по многим основополагающим вопросам. Интересно, что еще в III-IV вв. текст «Послания...» Климента считался каноническим: его читали на службах наряду с другими книгами Нового Завета. История создания этого документа, вкратце, такова: в Коринфе несколько молодых соперников сместили пресвитеров общины. Об этом неприятном деле вспоминает и св. Ириней, который пишет: «Во времена Климента между братьями в Коринфе возникли серьезные разногласия, поэтому Римская Церковь направила к коринфянам очень важное письмо, чтобы примирить их в мире, восстановить в них веру и возвестить предание, которое она недавно получила от апостолов». Таким образом, можно сказать, что это послание представляет собой первое проявление первенства Римской Церкви после смерти святого Петра. Считается, что идея апостольского преемства впервые была сформулирована



именно Святым Климентом в его «Послании к Коринфянам»:

«И апостолы наши знали через Господа нашего Иисуса Христа, что будет раздор о епископском звании. По этой самой причине они, получивши совершенное предведение, поставили вышеозначенных служителей, и потом присовокупили закон, чтобы, когда они почиют, другие испытанные мужи принимали на себя их служение».

Современному читателю текст «Послания...» Святого Климента может показаться несколько более суровым, чем привычная относительно мягкая новозаветная проповедь: очень красноречиво звучат даже сами заголовки некоторых глав: «Человеку нечем гордиться» или «Нечестивым свойственно гнать праведных людей». Но здесь же рядом мы видим и иное: «Будем повиноваться Богу, а не виновникам возмущения» и, самое главное, «Будем молиться о том, чтобы нам достигнуть любви». И помнить о том, что «без любви нет ничего благоугодного Богу».

Фото рельефов хоров Собора: о. Герард Орозко

## Пасха желаний Часть первая

Статья XVII. Продолжение. Предыдущая статья в номере за июнь-август '23.

с. Бриджитт Легарэ, малая сестра Семьи Мариам, Астрахань

о того, как был совершен первый грех, Бог сказал в земном раю: «Сотворим человека по образу Нашему и по Нашему». Создав человека, Он вложил в него три очень хороших которые человек потребности, осознать в себе и направить в правильное русло. Часто мы думаем, что главное в духовной жизни - это убрать все лишнее. На самом же деле, нужно уметь распознать в себе как то, что было отмечено эгоизмом или гордыней, так и то, что есть хорошего.

В человеке есть три главных желания или потребности: потребность быть, потребность любить и потребность в самореализации. Потребность быть соответствует также потребности в безопасности. В Библии Бог являет Себя как Сущий. Значит, «быть» для человека



о. Яиек Ягодзиньски. Туапсе, 11.06.2023

о. Мартин Милчановский на Литургии

- это жизненная необходимость.

Потребность любить дает нам самостоятельность, а потребность в самореализации - плодоносность. Эти три потребности в человеке, будучи хорошими, ведут к трем желаниям:

Страстной Пятницы. Волгоград, 07.04.2023

Потребность быть - к желанию быть свободным и счастливым.

Потребность любить - к желанию быть любимым и дарить любовь.

Потребность в самореализации, в создании чего-то нового - к желанию найти свое собственное место.

Все эти потребности и желания по замыслу Божьему были ориентированы на самоотдачу, и должны были вести человека к полноте бытия в трех аспектах, так как Бог хотел, чтобы человек был счастлив во всей полноте. Евангелист Иоанн говорит: «От полноты Его все мы приняли...» Значит, мы должны, во-первых, принять полноту жизни, которая



в Пасхальную ночь. Казань, 08.04.2023

дает открытость сердца, радость и безопасность. Мы - возлюбленные дети Божии. И это не какой-то пустяк, мы участвуем в Божественной жизни! Далее, есть полнота любви, благодаря которой возможен диалог, возрастание в любви и доверие. И наконец, Бог желает для нас полноты дара, чтобы мы могли реализовать себя в единстве с Богом и другими людьми. Чтобы мы были способны жить в общении-единстве в большой единой и счастливой семье.

Но через грех в сердце человека вошел страх, и эти потребности приняли другое направление и повлекли за собой желания, не ведущие к счастью, которого Бог хочет для нас. Поэтому я назвала эту статью «Пасха желаний». Это значит, что мы должны принести наши желания Христу, чтобы Он силой Своего Воскресения изменил их направленность для возвращения к первоначальному замыслу Бога о нас - жизни в общении-единстве. В следующей статье я расскажу тебе, как распознавать те страхи, которые искажают твою

устремленность к Богу и к другим людям, а также как позволить Христу помочь тебе изменить их направленность, чтобы полнота жизни, которой Бог желает для тебя, стала реальностью! Знай же, что Бог все предусмотрел, ты не одинок на этом пути обращения, Бог предусмотрел Таинства, которые могут тебя поддержать. Будь внимателен, иногда Господь даст тебе знак через литургические чтения на мессе или через проповедь священника. Планируя свой ежедневный распорядок на эту осень, подумай, может быть у тебя получится иногда ходить на Мессу в будние дни, возможно как раз в один из таких дней Бог захочет тебе что-то сказать во время службы. Таинство исповеди также является источником важных открытий и исцелений, помогающих перенаправить желания нашего сердца. Возблагодарим Господа за священников, которых Он посылает на нашем пути, и будем молиться за них, чтобы они всегда возрастали в послушании Святому Духу и были живым знаком присутствия Христа-Пастыря в нашей большой прекрасной семье – Церкви!



монашествующих в Марксе, 02.02.2023

2023 n°4 | 49

48 | 2023 nº4 - КлименТ-- КлименТ Детская страничка Детская страничка

## Они избраны для служения народу Божьему

Наверняка каждый из вас знает какого-нибудь священника. И, возможно, вы иногда задавались вопросом, кто он на самом деле. Что отличает священников от других верующих, так это рукоположение в священники.

Рукоположение - это Таинство, во время которого Бог дает избранным мужчинам, - как и апостолам, - свои дары, необходимые для служения народу Божьему.

Мы можем задаться вопросом, что происходит во время рукоположения в священники? Мужчинам, избранным Богом и Церковью, даются дары Святого Духа, чтобы они вели общину верующих во имя Иисуса, проповедовали Слово Божие и совершали Таинства. Они делают это как епископы, священники или диаконы.

Чтобы не запутаться во всех этих названиях, давайте попробуем разобраться в них.

Кто такой епископ? Епископ является преемником апостолов на обозначенной территории, то есть в епархии. Папа также является епископом Римской епархии. Но чтобы стать епископом, нужно сначала



о. Даниэль Радзишевский Приход Святой Ядвиги и Святого Либория, Анапа

стать священником. Как Иисус учил людей и вел Свой народ, так и епископ является духовным наставником своих верных и их самым важным учителем, а священники и диаконы — его сотрудниками.

#### А кто такие священники?

Священники – это мужчины, для которых у Иисуса есть особое задание в Церкви. Они должны нести Бога людям и вести людей к Богу. Иисус – через священника – дает Себя нам в Евхаристии. Иисус – через священника – прощает нам наши грехи. Иисус – через священника – помазывает и укрепляет больных.

Священник не всегда какой-то особенный, сверхталантливый человек. Но в особые моменты, когда он совершает Таинства, каждый священник является орудием в руке Бога, и Иисус действует через него.

#### А диаконы?

Диакон помогает епископу и священникам через свое служение. Он может провозглашать Евангелие, проповедовать, совершать Таинство Крещения, Таинство Брака и похоронные обряды. Следуя за Иисусом, он также заботится о бедных, больных и страждущих.

Каждый крещеный и миропомазанный мужчина может стать священником, если Бог призовет его, Церковь возложит на него эту задачу, и епископ рукоположит его.

#### СОЕДИНИ ОПРЕДЕЛЕНИЕ С КАРТИНКОЙ

HOMOTRET СВЯЩЕННИКУ В ЦЕРКОВНОЙ ОБЩИНЕ Епископы, которые помогают Папе Римскому В ВАЖНЫХ ДЕЛЛЕ и выбирают нового

Является главой РИИСКОЙ КАТОЛИЧЕСКОЙ ЦЕРКВИ

Проповедует и объясняет Евангелие. совершает Таинство EBXAFИCTИИ И. ДРУГИЕ ТЯИНСТВА

Самый ГЛАВНЫЙ СВЯЩЕННИЮ В ЕПАРХИИ





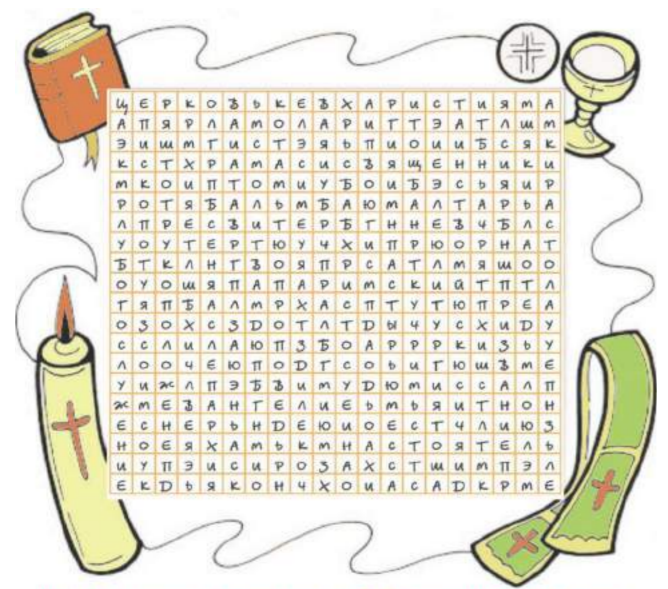






50 | 2023 nº4 - КлименТ- Детская страничка Детская страничка

У Бога для каждого из нас есть план на жизнь. Наше призвание лучше всего знает Господь Бог. Потому что Он создал нас, дал нам таланты, способности. Он желает нашего счастья и знает, что лучше для нас. Бог дает человеку призвание. Кто-то знает, просто знает, что хочет быть врачом. Кто-то другой – учителем или водителем. Бог, когда призывает кого-то к священству, говорит ему об этом в его сердце. Некоторые чувствуют это еще в детстве. Многие получают призвание, когда становятся взрослыми. Некоторые уже работают по профессии, когда голос Бога призывает их служить Ему и людям. Он приглашает их к тому, чтобы отказаться от создания собственной семьи и посвятить всю свою жизнь служению Ему в Церкви.



Найди слова, связанные с Таинством Священства.

## История одного призвания

Будущему Папе, Хорхе Марио Бергольо, было семнадцать лет, и он готовился отпраздновать День студента, праздник, знаменующий начало весны, в южном полушарии мира это 21 сентября. Он планировал пикник со своими школьными друзьями. Этот день мог пройти совершенно иначе. Однако сначала, будучи набожным юношей, он ненадолго вошел в свою приходскую церковь Сан-Хосе в районе Флорес. Там он увидел в исповедальне священника, которого раньше не знал, и решил пойти на исповедь.

«Во время исповеди произошло что-то странное, – как позже рассказывал Папа Франциск, – что я не мог контролировать, как будто кто-то застал меня врасплох, когда мои руки были опущены. Внезапно я понял, что Бог ждет меня, что Он ждал меня все время со своей любовью и пониманием. Когда я вышел из церкви, я уже знал, что хочу стать священником. В тот день я не прогуливал уроки. И хотя я окончил школу, продолжал работать в лаборатории и поступил в семинарию только через 4 года, но именно с тех пор я знал, что должен стать священником. Это произошло в моей приходской церкви в районе Флорес.

Бог посмотрел на меня с милосердием и избрал меня. Теперь это тоже

мой пастырский девиз. Так я хочу поступать с людьми, подражая Господу. Я хочу смотреть на них с милосердием, как будто я выбираю их для Него. «Бог просит тебя только о том. чтобы ты позволил Ему любить себя, чтобы не отвергал эту любовь», - так я чувствовал это во время той исповеди, и это то, что я хочу передать людям».

Материал подготовила c. Mapma Срока SDVIC, Оренбург



www://caritas-s.ru/

https://vk.com/caritas s

## n HEAEMA MUNOCEPANAN

VII Всемирный день бедных:

«Бедные всегда будут с вами» (Мк 14,7)

12-19 НОЯБРЯ 2023



«Видеть в неимущих лик Иисуса» (Папа Франциск)

Начин преддиции:

«1 килограмм» сбор продуктовой и вещевой помощи Сбор пожертвований 19 ноября

Посещения больных и остронуждающихся Конференция для сотрудников, волонтеров и друзей «Каритас»

Ярмарки, концерты, выставки Дни открытых дверей