

# |КлименТ

РИМСКО-КАТОЛИЧЕСКОЙ ЕПАРХИИ СВЯТОГО КЛИМЕНТА В САРАТОВЕ ОГРН 1046407700008

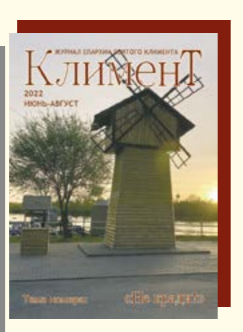
Издается по благословению Епископа Клеменса Пиккеля

- СЛОВО ПАСТЫРЯ Епископ Клеменс Пиккель
- 2 | СЕДЬМАЯ ЗАПОВЕДЬ: «НЕ КРАДИ!» Катехизис Католической Церкви
- 3 | ДОБРОДЕТЕЛЬ СПРАВЕДЛИВОСТИ о. Тошаш Тшебуня
- 6 БОГАТСТВО БЕЗ ГРЕХА о. Марцин Лисак ОР
- «В МАЛОМ ТЫ БЫЛ ВЕРЕН, НАД МНОГИМ ТЕБЯ ПОСТАВЛЮ» О грехах против 7-й Заповеди и их причинах о. Михаил Мжыглуд
- ЖИВАЯ ВЕРА ЦВЕТЕТ ДЕЛАМИ любви Об истоках любви к бедным в Библии о. Виктор Дешук ОҒМСар
- 23 | ПОЧЕМУ ТЫ ПОМОГАЕШЬ БЕДНЫМ? Вопрос-ответ

- «СТРОГИЕ ЛЮДИ» Опыт социального молодежного клуба «Юности пламя» в Астрахани Евгения Ворончагина
- «ЗОРКО ОДНО ЛИШЬ СЕРДЦЕ. САМОГО ГЛАВНОГО ГЛАЗАМИ НЕ УВИДИШЬ» Галина Сердюкова
- ПОМОЩЬ БЕЖЕНЦАМ Каритас Епахии Святого Климента
- ХОСЕМАРИЯ ЭСКРИВА СВЯТОЙ ПОВСЕДНЕВНОЙ ЖИЗНИ с. Мирьям Бубнич, Кармель БСИ
- 38 | БОГОСЛОВСКАЯ ДОБРОДЕТЕЛЬ ВЕРЫ И СОЗЕРЦАТЕЛЬНАЯ МОЛИТВА с. Бриджитт Легарэ SMB
- ДЕТСКАЯ СТРАНИЧКА «ТАЙНА ФЕИ» Бруно Ферреро

- с. Марта Срока SDVIC Наталья Ивашковская

Литературный редактор Наталья Ивашковская



## СЛОВО ПАСТЫРЯ

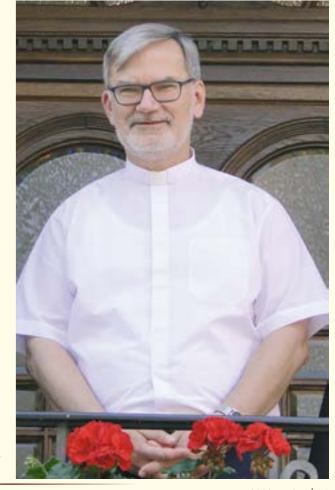
#### ДОРОГИЕ ЧИТАТЕЛИ «КЛИМЕНТА»!

«Не кради!» - Коротко и ясно звучит очередная тема нового выпуска епархиального журнала. Таким образом мы продолжаем цикл о Заповедях Божьих, которые были даны Моисею на Синае несколько тысяч лет тому назад, и не потеряли свою жизненно важную актуальность в наше время. Когда речь идет об этой Заповеди, мне невольно вспоминается одна пожилая супружеская пара. Они жили довольно далеко от города, в котором я был настоятелем, а в своей деревне они были единственными, которые просили о катехизации. Поэтому я туда ездил один. Крещеные в детстве бабушками, они хотели привести в порядок свою жизнь. Итак, мы учились молиться, читали Библию и прошли катехизис. Дойдя до Седьмой Заповеди, я начал объяснять им своими словами, что значит «Не кради!» Как пример из жизни я привел общераспространенную в советских колхозах практику, когда каждый «брал» себе то, что ему нужно было дома, например, корм для скота. «Это воровство! И если все так делают, то мы не можем», - объяснял я двоим моим ученикам, которые были примерно на 25 лет старше меня. Когда я вернулся через неделю, пожилые супруги объявили мне вполголоса, что не могут продолжать путь катехизации. Это вызвало у меня панику, которую испытывают молодые учителя, когда думают, что сделали что-то не так. Я вернулся к Заповеди и объяснял еще раз, и так, и эдак... Рассказал об исключительных случаях, об альтернативах, ... все зря. Оба просили прекратить катехизацию и ждали своего выезда в другую страну, где этой проблемы больше не будет. Мы были в равной степени убеждены, что не должно быть ложного компромисса, но с мыслью «надо грешить» я никогда не соглашусь, зная, что слишком быстро можно упустить из виду измерение греха, долгосрочные последствия и оскорбление Творца. Бог не ведет своих детей в тупики. И безвыходных положений у Него нет. Мне жаль, что тогда я

не нашел подходящих слов.

Об измерениях Седьмой Заповеди вы много будете читать в этом выпуске. Я надеюсь, что тексты будут нам помогать в личном христианском становлении, которое не закончилось с принятием Крещения. Обычно, когда речь идет об ограбленных, мы представляем себе другого человека (или общество). Реже думаем о природе, а также о самих себе. Как все Заповеди, мы сможем правильно понимать Седьмую, только когда увидим в ней путь к жизни.

Пользуясь моментом, хочу поблагодарить авторов в этом и в предыдущих выпусках «Климента». Вы мне помогаете в моем епископском служении, давая прекрасный пример синодальной Церкви. Мы много об этом говорили в последние месяцы в приходах (правда, не во всех). Сейчас наступило время сбора информации, и скоро наша Конференция Епископов будет заниматься вашими предложениями. Прошу вас сопровождать этот процесс



2022 n°3 | 1 - КлименТ

и в дальнейшем вашей молитвой. Больше, чем когда-либо, миру нужны зрелые христиане, знающие свою веру, любящие Бога и любящие ближнего. Миру нужно христианство не как идея, но как образ насыщенной повседневной жизни.

С любовью во Христе,

Ваш + Клеменс Пиккель Ординарий Епархии Святого Климента в Саратове

## Седьмая Заповедь

## «Не кради!» (Mcx 20, 15)

«Не кради» (Втор 5, 19). «Ни воры, ни лихоимцы, (...) ни хищники - Царства Божия не наследуют» (1 Кор 6, 10).

Седьмая Заповедь предписывает практики справедливости и милосердия в управлении земными благами и плодами человеческого труда.

Блага творения предназначены всему человеческому роду. Право частной собственности не отменяет универсального предназначения благ.

Седьмая Заповедь запрещает кражу. Кража - это узурпация чужой собственности против благоразумной воли владельца.

Любой способ брать и неправедно пользоваться чужим имуществом противоречит Седьмой Заповеди. Если совершена несправедливость, ее надо исправить. Коммутативное право требует возвращения украденного имущества.

Нравственный закон запрещает действия, которые для достижения меркантильных или тоталитарных целей ведут к порабощению людей, к продаже, покупке или обмену людей как товара.

Данное человеку Творцом господство над минеральными, растительными и животны-

ми ресурсами мира неотделимо от уважения к моральным обязательствам, в том числе и к будущим поколениям.

Животные доверены человеку, который должен обращаться с ними доброжелательно. Они могут служить праведному удовлетворению человеческих нужд.

Церковь выносит моральные суждения в экономической и социальной сфере в тех случаях, когда того требуют фундаментальные права личности и спасение человеческих душ. Она заботится об общем земном благе людей, поскольку оно подчинено достижению нашей конечной цели, то есть Высшего

Автором, центром и целью всей экономической и социальной жизни является сам человек. Решающий момент социальной проблемы состоит в том, чтобы созданные Богом блага, предназначенные всем, действительно всеми были получаемы по справедливости и при помощи милосердия.

Первостепенная ценность труда касается человека, который есть автор и объект труда. Своим трудом человек участвует в деле Творения. Если труд совершается в единении с Христом, он может быть искупительным.

Подлинное развитие – это развитие человека в его целостности. Надо содействовать росту способности каждого человек отвечать своему призванию - стало быть, призыву Бога.

Милостыня, подаваемая бедным, - это свидетельство братской любви; она также акт справедливости, угодный Богу.

В великом множестве людей, у которых нет хлеба, нет крыши над головой, нет постоянного места жительства, - как не узнать Лазаря, голодного нищего из притчи? Как не услышать Иисуса: «Как вы не сделали этого одному из сих меньших, то не сделали Мне»  $(M\phi 25, 45)$ ?

> Катехизис Католической Церкви, Седьмая заповедь, 2450-2463

## Добродетель справедливости

о. ТомашТшебуня, Уфа



очему вообще стоит говорить о

добродетелях? Приведу здесь два

**L** аргумента. Аргумент номер один:

акцент на то, чтобы делать добро. Свой

нравственный рост мы можем строить

двумя способами. Первый, это избегать зла

- греха. Второй - это учиться делать добро

и приобретать в этом процессе постоянство

и легкость. Надеюсь, мы чувствуем, что

более интересно идти вторым путем,

вкладывать свои силы в создание добра. Но,

увы, нередко получается так, что больше

энергии вкладывается в борьбу с грехом,

чем в укрепление любви к добру. А это ведь

в каком-то смысле неэкономно и вообще-

то не особенно мотивирует. Безусловно оба

подхода нужны, но стоит задуматься над их

соотношением в жизни каждого из нас. Это

очень важно. Значение этого вопроса мы

осознаем лучше, когда рассмотрим аргумент

номер два: влияние на других. Для этого

необходимо посмотреть шире, а именно

на то, как один человек влияет на других

людей. Касается это особенно родителей,

воспитателей и всех важных для ребенка,

подростка и молодого человека персон.

Все они могут для своих воспитанников намного больше, если сами приобретают добродетели и если стараются их Такие люди развивать. являются привлекательным, живым и вдохновляющим примером для своих детей или воспитанников. Они действуют в духе древней и мудрой поговорки: «слова наставляют, примеры увлекают».

А сейчас про добродетель справедливости. В начале необходимо подчеркнуть,

что это одна из тех добродетелей, которые были выделены философами еще в античное время. Эти добродетели считались главными среди всех добродетелей. Не входя в подробности, можно сказать, что окончательно четыре главные добродетели (мудрость, умеренность, справедливость и мужество) определил Платон. Но немало для более глубокого понимания добродетелей сделал и Аристотель. В IV веке св. Амвросий первый раз назвал четыре добродетели кардинальными. Это определение имеет техническое, но по своему смыслу очень точное и красивое происхождение. Кардинальный (главный, основной), происходит от латинского слова «cardo», это дверная петля, это именно то, на чем все держится и работает. Если представим себе дверь без петли или с оторванной петлей, то аналогично «смотрится» личность, которая не заботится о приобретении и развитии добродетелей. Очевидной становится здесь необходимость стяжать добродетели, а среди них справедливость. С ее помощью вместе с остальными тремя добродетелями созидается красивая и гармоничная личность.

Отметив значение справедливости как

кардинальной добродетели, постараемся сейчас узнать ее немного больше. Итак вспомним, что добродетель – это постоянство и некая легкость в совершении добра. Как это происходит конкретно в случае справедливости? Катехизис Католической Церкви определяет, что добродетель справедливости – это «постоянная и твердая воля отдавать Богу и ближнему то, что подобает». Красиво и мудро сказано, поэтому хорошо немного остановиться и проанализировать эту формулу.

Во-первых, добродетель справедливости касается наших отношений с Богом и с людьми. Бог Сам справедлив, о чем неоднократно упоминает Священное Писание: «Ты праведен в приговоре Твоем и чист в суде Твоем» (Пс 50, 6). (Возможно кто-то обеспокоится из-за отсутствия в этом фрагменте слова справедливый. Но присутствует слово «праведен», которое в переводе Библии на русский язык передает смысл еврейских слов saddîq, sedeq, или слов с корнем sdq, которые означают справедливый, честный, набожный, правый и т.д., а также греческого слова бікснос (дикайос) – праведный, соблюдающий боже-



ственные и человеческие законы, справедливый. Здесь можно только коротко отметить, что понимание справедливости в Библии очень глубокое. Наверное, именно с этим связано то, что в русском переводе библейскую справедливость выражают слова: праведность, праведный и правда). Возвращаемся к тому, что добродетель справедливости касается отношений человека с Богом, Который самый справедливый - праведный. Библия напоминает нам об этом еще и так: «Господь праведен, любит правду» (Пс 10, 7). Но на этом все не закачивается, Священное Писание в другом месте говорит, что Бог ожидает справедливости - праведности от нас - людей: «в сем будет наша праведность, если мы будем стараться исполнять все сии заповеди пред лицом Господа, Бога нашего, как Он заповедал нам» (Втор 6, 25). Библия тоже очень конкретно учит нас о справедливом отношении к другим людям: «Не будь лицеприятен к нищему и не угождай лицу великого; по правде суди ближнего твоего» (Лев 19, 15).

Во-вторых, справедливость человека по отношению к Богу и к людям получает в учении Церкви более точное определение. Катехизис называет религиозной добродетелью отношение человека к Богу. Что касается отношений с людьми, то христианские мыслители различают справедливость в отношениях между отдельными людьми и справедливость в отношениях между человеком и обществом. Этот последний вид справедливости включает в себя в том числе и то, что называется социальной справедливостью.

В-третьих, обратим внимание на фразу «отдавать... то, что подобает». Из этих слов можно сделать вывод, что человеку необходимо понимать, что он должен отдать Богу и другим людям. Этому пониманию необходимо учиться. Конечно, кое-что мы понимаем интуитивно или приобретаем в процессе воспитания, но немало нам предстоит узнать и осмыслить. Вот важный момент: оказывается, для развития добродетели справедливости необходимо использовать разум, а

этому нередко препятствует обычная лень и конформизм. Следует также подчеркнуть, что чем более серьезными являются человеческие и социальные отношения, в которых мы участвуем, чем выше наша личная роль в обществе, тем тяжелее ложится на нас ответственность за изучение и понимание того, что справедливо. В-четвертых, обратим внимание на слова «постоянная и твердая

воля». Кроме разума в добродетели справедливости участвует воля. Понимание того, что справедливо – это, конечно, много, но, увы, недостаточно. Как же часто человек все понимает, но того, что надо бы сделать, не делает. Человеку потом стыдно, иногда ему еще долго приходится платить цену за свою инертность. Но и это не всегда спасает его перед повторением ошибки. Значит, воля и следующее за ней действие имеют решающее значение. Поэтому уточним, что о добродетели справедливости речь идет лишь тогда, когда воля постоянно готова действовать: отдать Богу, другому человеку, обществу то, что подобает.

В конце этого текста предлагаю попробовать представить себе человека, который приобретает добродетель справедливости. Прислушиваясь к некоторым мудрым людям, думаю, что такой человек своими поступка-





ми привлекает и вдохновляет других. В нем заметен дух молитвы и стремление к послушанию Богу. Это не означает, что он «почти не выходит из храма». Нет, его молитвенная практика очень гармонично вписывается в призвание, обязанности и образ жизни, имея там свое ясное и хорошо закрепленное место. Также очень важно, что это личность с большим чувством достоинства, как по отношению к себе, так и к другим людям. Такой человек открыт, поэтому он способен замечать, понимать и удовлетворять потребности других людей, конечно, учитывая свою степень ответственности в каждом конкретном случае. Справедливый человек умеет делиться с другими как материальными ценностями, так и временем и вниманием. Такой человек дорожит желанием вести себя справедливо по отношению к Богу и ближним.

Подводя итоги, следует отметить, что человек справедливый поступает красиво и достойно. Ему далеко не всегда удобно оставаться таким, но он терпеливо продолжает быть справедливым, и это делает его счастливым. Ведь Иисус напоминает нам: «Блаженны алчущие и жаждущие правды, ибо они насытятся» (Мф 5, 6). «Правды» – δικαιοσύνην (дикаиосыне), значит праведности, справедливости.

Фото к статье: Ирина Огий

## Богатство без греха

о. Марцин Лисак ОР

Marcin Lisak OP. Bogactwo bez grzechu // W drodze/ – 2000. – № 05 Перевод с польского: о. Марек Бакежинский ОFMCар, Белгород

О. Марцин Лисак родился в 1975 году, в Жешуве (Польша) — доминиканский писатель, журналист, доктор социологии и богослов. Редакция благодарит автора за разрешение на публикацию его статьи на русском языке в «Клименте». Мы также благодарим о. Марека Бакежинского за общение с о. Марцином от имени редакции и за подготовку перевода.

ристиане часто задают вопрос: как мы должны относиться к деньгам, земным **Д** Благам или богатству? По словам Иисуса, путь богатого на небо извилист и сложен, полон опасностей. И, конечно, «удобнее верблюду пройти сквозь игольные уши, нежели богатому войти в Царство Небесное» (Мф 19,24). Наш Спаситель часто учит не собирать себе сокровищ на земле, а собирать на небе (Мф 6,19-21), не брать с собой ни золота, ни серебра, ни меди в поясы свои (Мф 10,9), избавляться от заботы о том, что есть и пить, и во что одеться (Мф 6,25). Судьба богатых определяется Христом, как «горе вам, богатые! ибо вы уже получили свое утешение». (Лк. 6,24). Слово «горе» мы встречаем и в притче о богаче и Лазаре (Лк 16,19-31), а также о богатом человеке, который собрал хороший урожай (Лк 12,16-21). С другой стороны, возвышается бедность: «Блаженны нищие духом, ибо ваше есть Царствие Божие». (Лк 6,20). Быть учениками



Иисуса мы можем, лишь отрекшись от всего, (Лк 14,33), а получение сокровищ на небесах зависит от продажи своего имущества и милостыни (Лк 12,32–34). И еще: никто не может одновременно служить Богу и мамоне.

Можно сказать, Евангелие подчеркивает то зло, к которому стремятся богатые и которое они совершают. Идеалом, который провозглашал Господь Иисус, является бедность, скромная и даже нищая жизнь. Иметь собственность бесполезно и даже вредно. Действительно ли Божье откровение призывает нас избавиться от наших временных благ? Ведь в Священном Писании мы находим постоянно напоминаемую заповедь: «Не укради» (Исх 20,15; Втор 5,19) и даже «не возжелай ничего», то есть никакого имущества, которое принадлежит твоему брату, потому что оно по праву принадлежит ему (Исх 20,17; Втор 5,21). Это учение Ветхого Завета подтверждает Сам Господь, Который наставляет нас соблюдать заповеди Божии (Мк 10,19; Мф 5,17-20). Для израильского народа богатство было благом, знаком Божьего благословения. Бог даровал его праведникам, таким как Соломон (3 Царств 3,13; 5,1-8; 10,14-22) и Иов (Иов 1,1-3.9-10; 42,10-12).

## Собственность в древности

За многие столетия, прошедшие со времен, когда жил Иисус, до восемнадцатого века, экономическое развитие было небольшим. Источником роста богатства были, главным образом, плодородные земли, а также захват чужого имущества. Поэтому люди с презрением смотрели на богатство, источником которого часто была несправедливость и чело-

веческое несчастье. Собственность тогда, в основном, основывалась на владении имуществом, землей и рабами.

Именно вышеуказанная экономическая ситуация в большом упрощении является основой для учения Церкви. В первые века после Христа многие Отцы Церкви были близки к утопическим взглядам, указывающим на идеал общей собственности, который, по их мнению, существовал в раю до грехопадения. Но такой идеал реализовывался только в монашеской жизни киновитов. Со временем иерархическая Церковь стала значительным владельцем и важной частью феодальной социально-экономической системы. Тогда укрепилось общее право частной собственности. Однако появлялись движения, которые пытались изменить этот образ, такие как нищенствующие ордена, основанные в XIII веке францисканцы и доминиканцы. В это время Церковь практически никогда не разрешала денежные займы под процент, которые считались нечестивым ростовщичеством. Более серьезные и надежные экономические исследования были редкостью. Хотя стоит упомянуть о делах святого Фомы Аквинского († 1274), святого Антонина Флорентийского († 1459) или школы из Саламанки (XVI век). Постепенно денежные займы под процент перестают называть ростовщичеством. Это происходит на рубеже XV и XVI веков, принесших волну

торгово-экономического оживления, связанную с географическими открытиями и началом колониализма. Одновременно происходит кризис в Церкви, связанный с практикой покупки индульгенций, что стало одним из факторов, инициировавших реформаторское движение. До появления новой экономики в XVIII веке (классиком которой является Адам Смит († 1790), основанной на свободной торгов-

ле, критериях прибыли, кредитно-денежной экономике, производительности капитала и предпринимательства, немного изменилось в католическом взгляде на собственность и экономику. В конце XVIII века кровавое потрясение революции во Франции и развитие либерального течения, враждебно относившегося к Церкви и захватившего ее имущество, особенно на европейском континенте, привели к серьезным переменам. Католической Церкви, ввиду всех этих перемен, пришлось бороться за сохранение пошатнувшейся позиции. Она пыталась, правда безуспешно, восстановить старую феодальную систему, противостояла зарождающемуся капитализму, огромным изменениям в области собственности и господству буржуазии. Только в последние годы XIX века со стороны папства возникла попытка систематически оценивать настоящее и отвечать на насущные социальные проблемы. С этого момента мы можем говорить об Учении Церкви о собственности.

### Учение Церкви о собственности

В основе католического учения о собственности лежат социальные высказывания Папы Льва XIII. В энциклике «Rerum Novarum» (1891 г.) мы находим сильную защиту частной собственности от попыток уничтожить ее со стороны социалистов и коммунистов. Папа отвергает национализацию товаров, проводимую под предлогом защиты рабочих от экс-



6 | 2022 n°3 - КлименТ - 2022 n°3 | 7

плуатации капиталистами. По мнению папы Льва XIII, современная капиталистическая система несправедлива и требует улучшений. Но социалистическое «лекарство» оказывается «хуже болезни». По мнению Папы, человечество, не поддаваясь взглядам небольшой группы людей, и тщательно исследуя человеческую природу, в ней находит определение, как разделять материальные блага и основу права частной собственности, которую вековой обычай освятил как наиболее соответствующую человеческой природе и гармоничной и мирной жизни людей (Rerum Novarum, 332 - 334).

Частная собственность глубоко связана с человеческой природой, она служит развитию личности, семьи, сообщества и их мирному сосуществованию. Однако частная собственность не является абсолютной. Ключевым является принцип всеобщего предназначения Богом земли и ее ресурсов для всего человечества. Временные блага должны «служить всем», то есть вести к продолжению и развитию человеческой жизни на земле.

Здесь мы видим два основных измерения собственности. Во-первых, это индивидуальное измерение, связанное с развитием отдельных людей. Лучше всего это реализуется через частную собственность. Во-вторых, не менее важной задачей собственности является ее

щего предназначения земных благ и принципа общего блага, регулирующего цель существования политической общности.

## Индивидуальная функция частной собственности

Частная собственность глубоко связана с человеческой природой. Она составляет одно из важных прав каждого человека, основанное на естественном законе, хотя и не того ранга, как, например, неотъемлемые права: на жизнь, на сохранение личного достоинства, на религиозную свободу.

Откуда берется частная собственность? Прежде всего, из двух основных взаимосвязанных источников: первичного присвоения земных благ, а также труда. Человек, которому Бог-Творец отдал землю, постепенно занимал ее последующие области и приобретал земные блага. Происходило это на заре человеческой истории, а также в более поздние времена, например, во время колонизации Северной Америки. Однако одного только плодородия земли и ее природных ресурсов недостаточно для нужд человека. Божий дар творения требует нашего участия.

Земля не будет плодоносить, если этот дар Божий не встретится с должным ответом человека, которым является труд. Именно благодаря труду человек, используя свой разум и своб<mark>оду, может овладев</mark>ать землей и создавать





из нее свое жилище. Таким образом он присваивает себе часть земли, именно трудом ее приобретая. Здесь находится начало частной собственности (Иоанн Павел II, Centesimus Annus, 31).

Человек, преобразуя среду, в которой он живет, получает новые земли для сельского хозяйства, находит энергетические ресурсы: уголь, нефть, газ. Человеческий труд является существенным вкладом в продолжение творческого дела Бога. Благодаря этому он может содержать себя, свою семью и помогать другим людям. В прошлом плодородие земли, в основном, способствовало развитию цивилизации. Сегодня человеческий труд является основным фактором, определяющим богатство. Величайшим богатством является сам человек, который благодаря творческому использованию своего интеллекта и в солидарности с другими, способен все совершеннее удовлетворять свои потребности. Все эти задачи выполняет частная собственность, которая поддерживает развитие человека во многих областях. Второй Ватиканский Собор, в соответствии с учением Пап, подчеркивает преимущества индивидуального владения следующими словами: «Частная собственность или определенное распоряжение внешними благами дает каждому пространство, не-

обходимое для личной и семейной автономии и должно рассматриваться, как продолжение человеческой свободы. Они составляют определенное условие гражданских свобод, так как побуждают брать на себя обязательства и нести бремя» (Gaudium et Spes, 71). Частная собственность развивает ответственность за принадлежащее имущество. Как правило, собственник недвижимости лучше заботится о своем имуществе, чем управляющий, который только присматривает за постройками, ему не принадлежащими. Из желания умножить свою собственность может проистекать инициатива и креативность человека, стремящегося к большей эффективности, надежности и удовлетворенности в управлении своей собственностью. Благодаря частной собственности человек также может совершать добрые дела, делясь с нуждающимися. Такая солидарность между людьми, на индивидуальном уровне или на уровне гражданских инициатив (например, негосударственных благотворительных организаций), более результативна, чем работа обычно малоэффективных бюрократизированных и более склонных к коррупции и мошенничеству государственных структур. Согласно учению Церкви, частная собственность, хотя и не является абсолютной ценностью, гораздо больше соответствует

полному развитию личности, чем общественная. Некоторые богословы подчеркивают, что общность благ хорошо работала только в раю. Но после трагедии первородного греха это стало невозможным. Последствия вины Адама и Евы определяют провал всех более или менее утопических попыток восстановить идеальный порядок на земле. Мудрость учения Церкви наглядно подтверждается историей, которая показывает невозможность построить систему социальной справедливости, так называемый коммунистический «рай на земле». Следует отметить, что католическое социальное учение, столь высоко ценящее частную собственность, значительно отличается от моделей, идеологизирующих «священные» права собственности. Церковь, в конце XX века, принимая некоторые либеральные экономические институты (например, свободную рыночную экономику, положительную роль прибыли, экономическую инициативу и предпринимательство — ср. Centesimus annus), выступает против всякой абсолютизации экономической сферы, крайнего невмешательства и радикальных идей американского либертарианства. Человек, созданный по образу самого Бога, не является самостоятельным, независимым владыкой мира и первоначальным собственником благ, а лишь их распорядителем. Земля была предназначена не для немногих, а для всего человечества.



### Общее предназначение земных благ

Второе измерение собственности, более фундаментальное, чем индивидуальное, — это общественная функция, подчеркивающая общее использование земных благ. Мы уже заметили, что сама по себе частная собственность имеет серьезные социальные последствия, она должна служить не только личности, но и поддерживать общество.

Как понять социальную функцию собственности? Она вытекает из творческого акта Бога. Бог является источником всей действительности, которую Он создал, и существование которой постоянно поддерживает. Бог является первым владельцем и распорядителем всех благ, которые Он подарил человеку. Задача каждого человека и общая цель всего человечества — наполнять землю, обладать ею и владычествовать над всем творением (Быт 1,28-29; Прем 9,1-3). Откровение Божие предлагает нам истину, о том, что Творец отдал землю не какому-то избранному человеку или ограниченной группе людей, а всему роду человеческому. Сотворенный мир должен служить всем людям без исключения. На этих истинах Церковь основывает учение о всеобщем предназначении благ, и только из него вытекает закон о частной собственности. Это значит, что частная собственность - всего лишь способ, правда, самый эффективный и лучше всего подходящий, для управления

имуществом. Главной целью земных благ является их всеобщее назначение, т. е. их служение общему благу. Отсюда вытекает право всех людей пользоваться земными благами. Здесь мы сталкиваемся с проблемой понимания общего предназначения благ. Мы можем прийти к выводу, что этот принцип противоречит Седьмой Заповеди и несовместим с нашим пониманием справедливости. Но это не так, потому

что общее предназначение благ не отменяет собственности, а определяет ее назначение. Так как каждое человеческое действие, и, следовательно, управление земными благами, имеет нравственную ценность. Использование Божьих даров требует, чтобы это служило общему благу. Таким образом, нравственно правильным является только такое управление благами, которое служит нуждающимся людям. Второй Ватиканский Собор учит: Человек, пользуясь [земными] благами, должен считать вещи, которыми он владеет, не только своими, но и общими в том смысле, чтобы они могли быть полезны не только ему, но и другим. В любом случае, каждый имеет право на долю имущества, достаточную для него самого и его семьи. Так говорили Отцы Церкви, уча, что люди обязаны помогать нуждающимися, всем имуществом, а не только тем, что у них лишнее. А тот, кто находится в крайней нужде, имеет право взять из чужого имущества необходимые для жизни вещи (Gaudium et Spes, 69).

Поэтому собственность находится как бы в «социальной ипотеке». Помощь бедным и обездоленным является не только результатом доброты и альтруизма, но и представляет собой моральный долг. Более богатые обязаны оказывать любовь к бедным правдой и делами, делиться своим имуществом (1 Ин 3,17-18; Иак 2,14-17). В учении Церкви мы читаем о милостыне. Это следует понимать таким образом, что делиться с нуждающимися - наша моральная обязанность, особенно если у нас есть излишки, или если другие крайне нуждаются в помощи. Кроме этих двух условий милостыню предписывают евангельские советы, как «более совершенный путь». С практической стороны стоит быть осторожным в отдельных случаях, чтобы не поддерживать различных мошенников. Самым трогательным и частым примером милостыни является помощь небогатых людей, которые делятся последним, подобно бедной вдове, которая отдала последний грош. В конце поясним еще два термина, используемых в католическом социальном учении. Первый - «крайняя нужда».

Означает экстремальную ситуацию серьезной угрозы жизни и здоровью данного лица, а также тех, за кого он несет ответственность. Лучше всего это объясняет св. Фома Аквинский: «Если же кто-либо находится в крайней нужде настолько срочной и очевидной, что не вызывает сомнений, что ему следует немедленно оказать помощь всеми возможными средствами, которые имеются, например, когда человек находится в опасности и ему нельзя помочь иначе, как только открыто или тайно забрать чужую вещь. В таком случае это не будет воровством или грабежом» (Summa Theologiae, II–II, q. 66, а. 7).

Второй термин – это принцип общего блага. Сообщество должно согласовывать деятельность своих членов таким образом, чтобы иметь возможность служить каждому человеку, семье и другим в наиболее полной реализации их собственных целей. Следовательно, в силу служения общему благу, можно экспроприировать частное благо. Государство, главный субъект, отвечающий за общее благо, имеет право покупать землю для строитель-



## Тема номера

ства автомагистрали или линии электропередач. Полицейский может, также в интересах общего блага, потребовать предоставить ему автомобиль для преследования преступника или пресечения преступления. Однако любая экспроприация может быть осуществлена только компетентными властями во имя и для сохранения общего блага и должна быть справедливо компенсирована (Gaudium et Spes,

### Богатство без греха

Собственность сама по себе имеет положительную оценку Церкви. Иисус Христос учит, что не внешнее делает человека нечистым, а то, что исходит из сердца человека (Мф. 15,10-20). Человеку нельзя обожествлять свою собственность, делая из нее идола и таким образом еще более ухудшая свое внутреннее состояние.

Библия, особенно Евангелие, не являются трактатом по экономике. Читая отдельные высказывания о собственности и богатстве, нельзя толковать их буквально, односторонне. Слово Божие открывает нам нравственное послание. Прежде всего, как богатые, так и бедные, должны остерегаться гордыни, к которой может привести злоупотребление земными благами. Гордыня, будучи лицемерием в отношениях человека и милостивого Бога, приводит к ослеплению мирским. Ветхий Завет предостерегает: «Не полагайся на имущества твои и не говори: «Хватит на жизнь мою» (Сир 5,1). Возлагая надежду на мирские блага, мы закрываемся от духовных благ (Прем 11,24; Лк 12,15; Откр 3,17). Господь Иисус не осуждает простого владения имуществом, не осуждает богатых и не делает бедность идеалом. Благословение нищих касается, прежде всего, смирения – духовной нищеты (Мф 5,3). Наш Спаситель призывает к обращению и сохранению приоритета духовной сферы в иерархии ценностей. Любые революционные, марксистские интерпретации, высказываемые сторонниками Теологии Освобождения, противоречат правильному пониманию Евангелия. Как в прошлом, в Ветхом Завете богатство было

видимым знаком благословения Божия, так и в Новом Завете показано, прежде всего, значение духовных сокровищ, веры, надежды и любви, ведущих к усыновлению Богом (Мф 6,19-21; Лк 18,22-23).

Хотя путь богатых в Царствие Небесное извилист, Бог может даровать им спасение (Лк 18,27). Евангелие показывает, как богатые могут использовать свои дары. Поощряется благоразумие управляющих имуществом и обретение через него друзей (Лк 16,1-12). Иисус восхваляет богатого Закхея, который делит свое имущество с нуждающимися и вознаграждает за причиненные им обиды (Лк 19,1-10). Мы видим, что богатство может быть большим благословением. Правильное распоряжение имуществом, деление им с нуждающимися, забота о развитии общества, о культуре и науке, совершенствовании цивилизации - привилегия и обязанность человека, идущего за Христом. Книги мудрости Ветхого Завета тоже учат, что «Хорошо богатство, в котором нет греха» (Сирах 13,30).

Фото к статье: Епископ Клеменс Пиккель





о. Михаил Мжыглуд, Новочеркасск

Божия Заповедь стоит на страже какой-то ценности. Заповедь • «Не кради» стоит на страже права собственности. Она необходима человеку для поддержания и развития жизни, и предназначена для защиты материальных ценностей, таких как еда, одежда, дом и прочие вещи.

Под собственностью мы подразумеваем все, что представляет какую-либо ценность и право на владение и распоряжение этой вещью. Эти ценности могут быть материальными или духовными; общими или частными; реальными или возможными (труд).

Христианской добродетелью, которая помогает человеку осуществлять соблюдение Заповеди «Не кради», является справедливость. Справедливость — это воздание каждому того, что ему, в сущности, принадлежит. также совершенство и святость. Все грехи против Седьмой Заповеди нарушают справедливость.

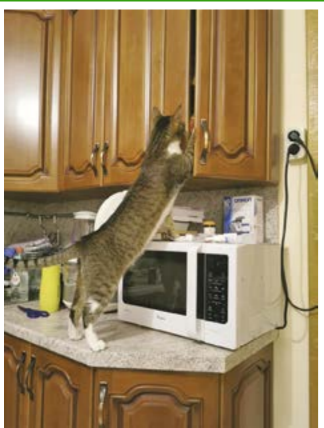
Перечислим лишь часть из них. Но все они нуждаются в реституции, т.е. в возмещении или восстановлении состояния пострадавшему. Подробнее об этом будет сказано ниже.

Обыкновенная кража: Скрытое присвоение чужой собственности вопреки разумной воли собственника. «Скрытое», так как «явное» - это разбой. Здесь важно и намерение - не возвращать взятого.

Кражи бывают разными. Могут быть крупные или мелкие; очень или не очень значительные с точки зрения вреда, причиненного потерпевшему (например, есть разница, у богатого или у бедного украдена тысяча рублей); частные (воровство у частных лиц) или общественные (воровство общего имущества). Практически все нижеперечисленные грехи являются разными вариантами кражи.

Разбой: Под разбоем мы подразумева-В Священном Писании она заключает в себе ем открытое похищение чужого имущества. Обычно разбой связан с посягательством, принуждением и насилием. Разбой по своей природе является тяжелым грехом, потому Грехов против Седьмой Заповеди много. что он не только посягает на чужое имуще-

Христианская этика Христианская этика



ство, но и угрожает свободе человека, его здоровью и даже жизни.

Уничтожение имущества: Мотивом уничтожения чужого имущества обычно является ненависть, ревность, месть, неосторожность по вине человека...При обыкновенной краже владелец что-то утрачивает, а злодей получает прибыль. Здесь же прибыли нет ни у кого. В случае намеренного уничтожения, злодеяние оценивается тяжелее обыкновенной кражи. Если оно было ненамеренным - греха нет, но вред нужно возместить. Похожая ситуация возникает и в случае потери. Найденную чужую вещь следует постараться вернуть хозяину.

Мародерство: Это совершение разбойных нападений или разграбление имущества во время войны, стихийных бедствий. Оно хуже, чем воровство. Вор берет, что ему пригодится, а остальное оставляет в покое, а мародер уничтожает то, что не может взять. Кроме того, он усугубляет беду того, кто уже и так пострадал.

Мошенничество: Оно заключается в коварном обмане и причинении ближнему

убытка. Самой распространенной причиной обмана является стремление к наживе (а если покопаться глубже, то сребролюбие). Святой Павел предостерегает от мошенничества, увещевая «чтобы вы ни в чем не поступали с братом своим противозаконно и корыстолюбиво» (1 Фесс 4, 6).

Взяточничество и симония: Это противозаконное присвоение каких-либо благ (денег, товара, услуги) за определенное действие или бездействие. Неоднократно оно бывает связано не только с собственной корыстью, но с нанесением вреда ближним: тем, которые идут честным путем; тем, кого лишают должной работы, поста, премии; тем, кому нанесут вред из-за отсутствия компетенции (неадекватные люди на ответственных постах).

Взяточничество в Церкви называется «симонией» - по имени Симона Волхва, который за деньги хотел приобрести у Апостолов силу Святого Духа. Оно проявляется в «покупке» церковных должностей, таинств, привилегий.

Невозвращение задолженности: Оно является грехом как при намеренном задержании выплаты долга, так и при неблагоразумном его приобретении. Долги нужно возвращать вовремя. С должника можно взять долги даже вопреки воле должника, но всегда законным образом. Нужно также учитывать, что нельзя должника лишать всего его состояния. Благоразумный пытается избегать долгов, зная, что если сейчас у него денег нет, то откуда возьмет потом? А к их нехватке сейчас добавится и долг. Давать в долг также нужно благоразумно, учитывая возможности должника его возвратить. Тому, кто не сможет вернуть, лучше дать пожертвование в меньшем размере или возможность подработать, чем предоставить большую сумму в долг.

Задержка выплаты зарплаты: Это один из грехов, вопиющих к небесам. «Не обижай наемника, бедного и нищего, из братьев твоих или из пришельцев твоих, которые в земле твоей, в жилищах твоих; в тот же день отдай плату его, чтобы солнце не зашло прежде того, ибо он беден, и ждет ее душа его; чтоб он не возопил на тебя к Господу, и не было на тебе греха» (Втор 24, 14–15). Попытка оправдаться тем, что у работодателя нет денег, не правомочна. Если денег не хватает человеку, ведущему бизнес, то тем более их нет у чело- т.е. в ситуации спасения жизни. Ибо человевека, работающего по найму.

сиональном попрошайничестве, т.е. таком, когда человек способен трудится, но избегает честной работы и живет за чужой счет. Просьба человека, который не способен обеспечить себя по причине инвалидности или обстоятельств (жертва бедствий, войны, кражи) не является попрошайничеством. Если попрошайничество становится образом жизни, оно превращает человека в вульгарного и наглого. А это способствует обману и воровству. Нужно очень осторожно давать милостыню. Отцы Церкви говорили даже, что деньги должны «вспотеть» в руке дающего. Смысл этого выражения просто в благоразумной помощи – такой, которая не пойдет во вред нуждающемуся. С другой стороны, нельзя относиться ко всем просящим как к профессиональным попрошайкам.

Когда кража не считается кражей: Не каждое присвоение чужой собственности является кражей. Кражи нет в том случае, если чужую вещь взять по ошибке (ее просто нужно вернуть) или как справедливое вознаграждение за работу или долги.

Справедливое вознаграждение (тайная компенсация) - это случай, когда кто-то присваивает себе принадлежащую ему сумму у человека, который обязан ее дать, но, имея возможность, не хочет этого сделать (задержка зарплаты, долгов). Компенсировать можно только столько, сколько должник должен; лишь если долг возник по вине должника, но не по другим объективным причинам (пожар, наводнение и прочие); в ситуации, когда должник не хочет отдать, хотя имеет возможность.

Этот вид компенсации - хоть и допустимый - несет за собой нарушение принципа справедливости также со стороны постра-

давшего и содержит в себе угрозу искажения характера. Поэтому - осторожно! Посоветуйтесь об этом со справедливым человеком.

Нет греха также в крайней необходимости, ческая жизнь важнее права собственности. Попрошайничество: Речь идет о профес- Итак, взять у кого-то деньги на хлеб или лекарство, чтобы спасти жизнь - дозволено, когда другие возможности исчерпаны (просьбы, попытки заработка) и нет опасности нанесения такого же вреда человеку, у которого отнимают вещь (нельзя забрать лекарство, спасающее жизнь того, у которого отнимается). Взять можно только столько, сколько необходимо. Взять «про запас» нельзя! Само по себе несчастье не дает права на распоряжение чужим имуществом.

> И еще одно примечание: если ближний находится в крайней или даже лишь в тяжелой нужде, мы обязаны помочь ему. Отказ от помощи человеку в крайней нужде может обернуться тяжелым грехом.

> Реституция: Слово происходит от латинского слова restitutio и означаетвозвращение, исправление, возмещение. Речь пойдет о случаях, в которых по закону и совести человек обязан вернуть и возместить нанесенный ущерб. Она является актом справедливости. Реституция распространяется не только на обязательство по возмещению материального



ущерба, но и на другие, т.е. на ущерб здоровью, жизни, славе и доброму имени. Реституцию можно совершить явно или тайно.

Общее правило звучит так: то, что было взято, должно быть возвращено законному владельцу.

Святой Климент попытался вернуть одному хозяину украденные деньги, которые он получил от кающегося грешника. Но тот не хотел их принимать. Тогда святой сказал, что нехорошо оставлять ему украденное, потому что он подумает, что кража не такой уж большой грех.

Возместить следует не только украденную вещь, но также и причиненный ущерб. Например, тот, кто ворует инструменты труда, тот лишает их владельца возможности заработка.

В случае смерти владельца обязательство реституции следует передать наследникам. А если и это невозможно, тогда нужно помочь нуждающимся, а за усопшего помолиться и заказать Святую Мессу.

В некоторых ситуациях обязанность реституции отменяется: в случае добровольного отказа владельцем от нее; по истечении срока давности; при наличии серьезных сомнений кто кому и сколько должен (после вынесения суда она возвращается); когда должник неспособен возместить ущерб (откладывается до времени возможности возместить).



- КлименТ-

Рассмотрим причины, которые приводят к грехам против Седьмой Заповеди.

Эгоизм: Эгоист любит только себя, он видит только себя и свои интересы. Он безразличен к нуждам других; все должны служить ему, а он - никому. Когда возникает конфликт между его личными интересами и благом других, мольбы и страдания своих ближних он - тип в чем-то асоциальный - не воспринимает всерьез и даже порой возмущается, когда его сосед взывает к справедливости. Такой человек без зазрения совести готов нарушить любые обязательства во имя собственной выгоды.

Жадность: Жадность является неумеренной страстью к материальным благам. Суть ее в неумеренности, которая ставит вещи выше здоровья, жизни, совести, спасения. «Корень всех зол есть сребролюбие, которому предавшись, некоторые уклонились от веры и сами себя подвергли многим скорбям» (1 Тим 6,10). Святое Писание во многих местах предостерегает перед жадностью. Одним из самых трагических примеров жадности пусть будет Иуда Апостол, который ради денег предал Христа.

Скупость: Скупой живтт в постоянной заботе о том, чтобы не растратить «лишних» денег. Причтм это все деньги, которые он должен потратить. Скупой будет жалеть их как для других, так и для себя, даже если покупка

> будет оправданной и необходимой. «А кто имеет достаток в мире, но, видя брата своего в нужде, затворяет от него сердце свое, — как пребывает в том любовь Божия? Дети мои! станем любить не словом или языком, но делом и истиною» (1 Ин 3,17-18).

Расточительство: Грех противоположный скупости. Это легкомысленный образ жизни, когда человек живет не по средствам и распоряжается деньгами неблагоразумно. Прямо как блудный сын (Лк 15).

Нечестность: Нечестность это постоянная предрасположенность к злоупотреблению дейпротиворечаствиями, щими добродетели справедливости. Она является результатом эгоизма, жадности, алчности, расточительности.

Паразитизм, тунеядство: Тунеядец наживается на чужой милости, живет за счет других, хотя может работать и содер-

жать себя. Кто здоров и хотел бы жить за счет других, является несправедливым бременем для общества. Общество имеет право защищаться от них. Святой Павел учит: «Когда мы были у вас, то завещевали вам сие: если кто не хочет трудиться, тот и не ешь» (2 Фесс 3,10)

Лень: Ленивый человек предается лени, потому что ему так удобно,и он не хочет трудиться. Лень является одной из частых причин краж.

В соблюдении Седьмой Заповеди могут помочь определенные добродетели. Добродетель - это склонность человека к добру; такое расположение воли человека, которое спонтанно выбирает добро.

Справедливость и честность: Справедливость является основой и сутью соблюдения Седьмой Заповеди. Ведь она состоит в том, чтобы каждому воздать то, что ему принадлежит. У справедливого человека нет проблем с Седьмой Заповедью. Ее естественным плодом является честность. Кто их приобрел, тот не будет наносить вреда ближнему. В Святом Писании эту добродетель приобрел Товит: «Когда принесли его ко мне, он начал блеять; и я спросил жену: откуда этот козленок? не краденый ли? отдай его, кому он принад-



лежит! ибо непозволительно есть краденое» (Tob 2,13).

Божественные вера, надежда и любовь: Добродетель справедливости не позволит человеку обидеть ближнего, а богословские добродетели помогут ему вершить добро.

Вера позволяет нам смотреть на земные блага как на дары Отца Небесного. Они не являются целью сами по себе, но должны служить спасению человека. Плодом веры являются вежливость, щедрость, милосердие.

Христианская надежда вдохновляет нас к действию, обещая награду, - и это вечна награда. Господь Иисус говорит: «Я говорю вам: приобретайте себе друзей богатством неправедным, чтобы они, когда обнищаете, приняли вас в вечные обители» (Лк 16,9) или «Кто напоит одного из малых сих только чашею холодной воды, во имя ученика, истинно говорю вам, не потеряет награды своей» (Мф 10,42).

Христианская любовь имеет два аспекта: божественный и человеческий. Человеческий помогает помнить о том, что мы все обитатели одной земли, и мы должны помогать друг другу. Божественный аспект помогает делать доброго ближнему ради Христа. На Страшном Суде Он скажет: «Истинно говорю вам:

## Христианская этика

так как вы сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то сделали Мне» (Мф 25,40).

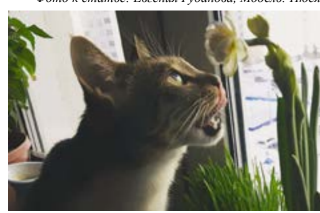
Вежливость: Она является добродетелью сердца. Вежливый желает всем добра, радуется счастью своих ближних, сочувствует их несчастью. Вежливость всегда проявляется в действиях.

Великодушие и щедрость: О великодушии свидетельствует не столько размер дара, сколько намерение помочь ближнему и стремление расширить Царствие Божие на земле. Евангельскую вдову, думаю, все помнят (Лк 21,1-4). Щедрость помогает делиться тем добром, которое получаем от Бога. Щедрый дает из благодарности Богу за Его великие и многие дары; он чувствует себя больше распорядителем, нежели владельцем своего имущества.

Милосердие: Это добродетель, которая сочувствует нужде ближнего и старается активно ему помочь. Без реальной помощи это будет только сострадание. Под «нуждой» понимаем все то, чего недостает ближнему, что причиняет ему страдания. Милосердие есть плод доброты сердечной и любви к ближнему (Яркий пример такой любви – Милосердный Самарянин).

Экономия: Это плод благоразумия; она состоит в мудром использовании своего имущества и труда; учит организации и планированию, позволяет обеспечить будущее. Также защищает от нечестности и незаконных путей заработка. Эта добродетель позволяет тратить деньги на разного рода благоразумные нужды.

Фото к статье: Евгения Губанова, Модель: Нюся





той о бедных. Это служение было настолько важным для первых учеников, что возникла необходимость назначить дьяконов для служения нуждающимся (Деян 6,2-4).

Обратим внимание на то, что от Ветхого Завета до Нового происходит развитие в понимании людей бедных и их положения в Притчи 13,18).

Однако, с точки зрения пророков, бедня-

о. Виктор Дешук ОҒМСар, Воронеж

несправедливости. Пророк Амос среди главных обвинений в адрес Израиля перечисляет угнетение бедных: «праведника продают за серебро, а бедного за пару сандалий; жаждут, чтобы прах земной был на голове бедных, и путь кротких извращают» (Ам 2,6-7). Связь рется в Церкви желание служить бедным, и между нищетой и несправедливостью подчеркивается и у Исаии: «Горе тем, которые постановляют несправедливые законы и пишут жестокие решения, чтобы устранить бедных от правосудия и похитить права у малосильных из народа Моего, чтобы вдов сделать добычею своею и ограбить сирот!» (Ис 10,1-2).

> Эти тексты объясняют, зачем существовало так много правовых норм для защиты бедных и слабых групп общества: «Ни вдовы, ни сироты не притесняйте; если же ты притеснишь их, то, когда они возопиют ко Мне, Я услышу вопль их...» (Исх 22,22-23; ср. Притчи 22,22-23; Сир 4,1-10). Уже тогда существовали разного рода юридические предписания, такие как год прощения долгов, запрет одалживать под проценты и оставлять себе залог, обязанность десятины, ежедневная плата поденному работнику, право бедных собирать оставшиеся на поле колосья и несорванные гроздья в винограднике. «Ибо нищие всегда будут среди земли твоей; потому

Одной из важнейших задач христиан яв-Евангелия, хотя и представляет собой перляется распознавание того, что Бог говорит вый шаг милосердия, рискует оказаться непонятым или утонуть в море слов, ежедневно своей Церкви. Нас, католиков, вдохновляет на выполнение этой задачи учение Петра изливаемом на нас современным обществом нашего времени, папы Франциска. Епископ коммуникации», - писал он в апостольском из Буэнос-Айреса впервые в истории Церкобращении «Evangelii gaudium». Откуда беви принял имя св. Франциска из Ассизи, известного своей любовью к бедности, для того как с этим связана милостыня? чтобы сообразоваться со Христом нищим Ученики Иисуса с самого начала объеди-(ср. 2 Кор 8,9). Это не означает, что наместняли провозглашение Слова Божьего с забоники Святого Престола до него не обращали

на это внимание. Так святой Папа Иоанн Па-

вел II в апостольском послании о Евхаристии

«Mane Nobiscum, Domine» (7.10.2004) указал

на мировую проблему бедности, на ужасы го-

лода, безработицы, на страдания мигрантов.

Если мы хотим быть настоящими учениками

Христа, которые любят друг друга, то тогда

мы будем заботиться о нуждающихся, - пи-

сал Он в этом послании. Его преемник Папа

Бенедикт XVI указывал на заботу о бедных в

сочетании с проповедью Слова Божьего, ли-

тургией и служением любви. Папа Франциск

продолжил мысли своих предшественников

и указал, что «бедные — главные адреса-

ты Евангелия». В сердце Бога они занимают

большое место, и без преимущественного

выбора в пользу самых бедных «возвещение

- КлименТ-

обществе. В Ветхом Завете часто указывается, что богатство лучше бедности и является справедливой наградой богобоязненного праведника: «Счастлив человек, боящийся Господа и благоволящий к заповедям Его. (...) Достаток и богатство будут в доме его» (Пс 111,1-3). Бедность же рассматривается как наказание для тех, кто отвергает мудрость (ср.

кам уделяется особое внимание как жертвам

Живая вера цветет делами любви Живая вера цветет делами любви



я и повелеваю тебе: отверзай руку твою брату твоему, бедному твоему и нищему твоему на земле твоей» (Втор 15, 11). Защищать и помогать бедным означало чтить Бога, Отца бедных. Поэтому щедрость по отношению к ним оправдывалась и рекомендовалась (ср. Втор 15, 1-11; 24, 10-15; Прит 14, 21; 17,5).

Тем временем происходит более глубокое понимание сути бедности, и она приобретает религиозное значение. Бог начинает говорить о «своих» страждущих (ср. Ис 49, 13), отождествляемых с «остатком Израиля» — смиренным и простым народом, который будет слушать голос Бога, как предвещал пророк Софония (ср. Соф 3, 12). Пророки говорят также, что Мессия будет заботиться о защите бедных и угнетенных. Например, Исаия в тексте об Отрасли, исходящей от корня Иессеева, пишет: «Он будет судить бедных по правде, и дела страдальцев земли решать по истине» (Ис 11, 4).

В Новом Завете нищим возвещается радостная весть об освобождении, что подчеркивает сам Иисус: «Дух Господень на Мне; ибо Он помазал Меня благовествовать ни-

щим, и послал Меня исцелять сокрушенных сердцем, проповедовать пленным освобождение, слепым прозрение, отпустить измученных на свободу, проповедовать лето Господне благоприятное» (Лк 4,18-19; ср. Ис 61,1-2). Человек приглашен открыть в себе внутреннее состояние бедняка, чтобы принять участие в «Царстве Небесном» (ср. Мф 5, 3; Лк 6, 20). В притче о Званых на вечерю бедняки приглашаются на пир с увечными,

слепыми и хромыми (ср. Лк 14, 21), то есть с наиболее страдающими и заброшенными социальными категориями. Поэтому Иисус благословляет тех, кто приходит на помощь бедным и осуждает тех, кто отворачивается от них: «Просящему у тебя дай, и от хотящего занять у тебя не отвращайся» (Мф 5, 42). Также Бог узнает своих избранных по тому, что они сделали для бедных (ср. Мф 25, 31-36), и указывает на Свое присутствие в них.

Св. Иаков скажет, что Бог «избрал бедных мира сего быть богатыми верою и наследниками Царства, обещанного любящим Его» (Иак 2, 5). Истинная, единая, действенная, проникающая и оживляющая все существо человека вера, владеет не только разумом, но и сердцем и волей человека и находит свое естественное, а также необходимое выражение в добрых делах. Живая вера цветет делами любви, потому что таков внутренний закон ее жизни. Без дел вера мертва (ср. Иак 2, 17), ибо может привести, по мере угасания любви, к демоническому представлению о Боге, как о наказывающей, возмещающей, пусть и по справедливости, чуждой и ужасающей силе. Поэтому апостолы в своих проповедях рисовали лик Христа (Гал 3, 1), в котором Бог явил Себя бедным и смиренным: «Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной» (Флп 2, 6-8). Иисус сам о себе говорил: «лисицы имеют норы, и птицы небесные — гнезда; а Сын Человеческий не берет деньги за свое обучение, но Он принял имеет, где приклонить голову» (Лк 9, 58), Он выбрал простоту и бедность для Царства Божьего и к такому переживанию веры приглашен каждый христианин в своем призвании.

Уже с самого начала христианства ученики, слышавшие проповедь апостолов, искали ответ на вопросы: действительно ли можно любить Бога, не видя Его? И как можно приказать человеку любить Бога? Отвечая на эти

вопросы, св. Иоанн апостол напишет: «Кто говорит: "я люблю Бога", а брата своего ненавидит, тот лжец: ибо не любящий брата своего, которого видит, как может любить Бога, Которого не видит?» (1 Ин 4, 20). Этими словами возлюбленный ученик подчеркивает неразрывную связь между любовью к Богу и любовью к ближнему. Любовь к ближнему – это путь, на котором мы встречаем Бога, а невнимание и слепота к страданиям ближнего делает нас слепыми по отношению к Богу.

Любовь к бедным была неотъемлемым элементом служения апостола Павла. Когда апостолы Петр и Иоанн признавали подлинным служение Варнавы и Павла среди язычников, они указали на необходимость заботы о бедных, что Павел и старался с ревностью исполнять (ср. Гал 2, 9-10). Об этом свидетельствует также забота Павла о социальной справедливости во время служения в Коринфе. В общине было немало богатых людей, и Апостол народов приглашал к заботе о бедных, сохраняя рассудительную

справедливость: «Мы не хотим, чтобы другим было облегчение за ваш счет, но чтобы было равенство. В настоящее время ваш достаток облегчит их нужду, а их достаток в свое время облегчит вашу. Тогда будет равенство, как написано: «У того, кто собрал много, не было излишка, и у того, кто собрал мало, не было недостатка» (2 Кор 8, 13-15). Богатые христиане в Коринфе, возможно, желали видеть Павла как проповедующего философа, который способ жизни беднейших членов общины, ремесленников, считавшихся низшим социальным классом (2 Кор 12,13). Рискуя стать изгоем для состоятельных членов общины, Павел аргументировал ценность сбора помощи нуждающимся примером Христа: «Ибо вы знаете благодать Господа нашего Иисуса Христа, что Он, будучи богат, обнищал ради вас, дабы вы обогатились Его нищетой» (2Кор 8, 9). Пере-



20 | 2022 nº3 - КлименТ-- КлименТ 2022 n°3 | 21 дачу излишков благ нуждающимся Павел указывал как подражание Христу.

Хорошо зная Ветхий Завет, он смог сослаться на тексты книг мудрости, которые призывали своих читателей помнить о возможных будущих страданиях в тот момент, когда они сами наслаждались процветанием (Сир 18, 25). Эти тексты указывали, что, помогая другим, следует помнить, что когда-то ты и сам будешь нуждаться, и кто-то придет к тебе с помощью. Для Апостола народов важнейшим элементом было показать, что Бог заботится о Своем избранном народе и сейчас, как Он делал это во время путешествия через пустыню (Исх 16, 18). Бог дает своей Церкви нужное количество благ, но ее члены должны правильно разделять дары Божьи. Милостыня, как зерна, раскиданные по полю, приносит плод в будущей жизни; дела милосердия обогащают душу благодетеля, восполняют скудость нуждающихся и проникают в душу многих других людей, которые видят на опыте, что служение Христу - это любовь (ср. 2 Kop 9, 10-14).

Мы уже не можем полностью понять то значение, которое Павел и его общины придавали сбору средств для бедных в Иерусалиме. Это была совершенно новая инициатива среди всех видов религиозной деятельности: она

была не обязательной, а свободной и стихийной. Для Павла свобода во Христе имела очень глубокое значение. В сборе пожертвований принимали участие все церкви, основанные Павлом. Сбор среди членов его общин был выражением осознания того долга, который они взяли на себя перед Матерью-Церковью в Палестине, от которой они получили невыразимо великий дар Евангелия. Павел придает столь большое значение этому жесту помощи, что редко называет его просто «сбором»: для него это скорее «служение», «благословение», «любовь», «благодать» и даже «литургия» (ср. 2 Кор 9). Последнее слово указывает, что сбору пожертвований и помощи нуждающимся присваивается культовое значение: с одной стороны, это литургический жест или «служение», принесенное от каждой общины Богу, а, с другой стороны, акт любви к братьям. «Любовь к бедным и литургия идут рука об руку, любовь к бедным и есть литургия», - скажет папа Бенедикт XVI во время аудиенции в 2008 г. и продолжит: «эти два горизонта присутствуют в каждой литургии, совершаемой и переживаемой в Церкви, которая по своей природе противостоит разделению между богослужением и жизнью, между верой и делами, между молитвой и любовью к своим братьям и сестрам». Таким образом, уже в начале христианства было заложено, что обращение язычников в христианскую веру связано не с обрезанием и соблюдением Закона, но со свободным выбором веры во Христа, подражанием Ему и любовью к бедным в Иерусалиме, которые раздали все свое имущество нуждающимся, а также любовью к бедным во всей Церкви.

Фото к статье: Ирина Цыбина



## Почему ты помогаешь бедным?

Обычно в рубрике «Вопрос-ответ» мы задавали разные вопросы одному эксперту. В этом номере получилось по-другому. Один и тот же вопрос мы задали нескольким людям:

Вопрос: Почему Вы помогаете бедным? На что опираетесь? Что Вас вдохновляет помогать бедным? Что Вами движет? Как люди приходят к такому непростому служению, как удерживаются в нем, не выгорая через пару встреч с неблагодарностью и мошенничеством...

Сергей, психолог центра социальной адап- обстоятельствах. тации для лиц БОМЖ, Саратов:

очему я помогаю бедным? Для меня это процесс. Простого от-上 вета у меня нет. Это личная трагедия. Это детство. Какие-то половинчатые, малоосознаваемые цели, которым не суждено было сбыться, а каким-то, возможно, нужно было сбыться. Многое стало проясняться и было понято только тогда, когда пришел в храм.

Что мною движет?

Это то, что дает мне обратную связь в лицах, в слезах людей, которые, как и я сам когдато, не смогли реализовать себя на каком-то этапе жизни, были потеряны.

Вокруг вижу много нужды, несправедливости и незащищенности бедных от реалий социума. Замечаю ее в глазах, в лицах, в словах и чувствах многих и многих бездомных людей.

В этот момент и возникает потребность быть рядом и, по возможности, быть полезным. Иногда «Быть рядом» - это и есть быть полезным Тогда-то и случаются чудеса. Потому наше присутствие и тепло дает страждущему уверенность в том, что он не ошибка, не случайность. Что его жизненный опыт важен. Так и есть. Может быть важен для тех, кто испытывает те же чувства, ту же боль и страдания при других

Ведь множество людей в этом мире страдает от чувства «оставленности» и бессмысленности своего существования, с ощущением, будто мир идет параллельно моей жизни, без

На что опираюсь? На эмпатию. Это «вчувствование», проживание в моменте жизни того, с кем общаюсь. Это мыслить с другим человеком «на одной волне». Осторожно и деликатно подходить к этому и когда возникает чувство эмпатии, как обратная связь, человек начинает «проявляться», с него спадает защитная маска-скорлупа, происходит встреча... с настоящим и неподдельным «я».

Приходит понимание, что все не зря. Тот, кто был скрытен и недоступен, понастоящему становиться частью общества, социума - и все оттого, что когда-то, в труд-



ную минуту, мы просто были рядом. Каждому человеку важно, чтобы его принимали таким, какой он есть, настоящим.

В нашем современном мире очень не хватает доверия. Люди не верят в искренность и гуманность. Эти понятия стали анахронизмами. Но до каждого человека можно достучаться.

Как пример:

На одном из сеансов групповой арттерапии делали «коллаж» из журнальных

фотографий. Тема была: коллажа «Пращник моей жизни». 90 процен-



коллаж. Красивые пейзажи, прекрасная природа, животные. Я потом спросил его, почему на твоей работе нет людей? И он расплакался. Рассказал, как подростком все лето жил с матерью на даче. Участок был на краю поселка, к ним повадился ходить олененок, и они его прикармливали. Осенью пришлось уехать. Когда весной он спросил у сторожа про олененка, сторож сказал, что его убили, потому что он был слишком доверчивым...

Вот такие встречи, часто очень личные и трогательные, придают мне жизненных сил.

Помощь людям, оказавшимся в сложной ситуации, стала потребностью.

Сергей, ответственный за Столовую Святого Шарбеля и Центр помощи Святого Иоанна Павла II при приходе Воздвижения Святого Креста, Казань:

ля меня помощь бедным – это плод нашей любви с Богом. Этот плод всегда предприимчив. Не просто дать кусок хлеба, а идти до самого конца.

Как разглядеть настоящую нужду человека? Важно его выслушать. Открыть его истинную нужду, которую он сам еще не осознал. И тогда появится перспектива выхода из той ситуации, в которой он оказался. Я стараюсь, чтобы Бог мог приблизиться к человеку через

У нас в приходе есть небольшая группа прихожан, которые вовлечены в служение бездомным. Мы смогли организовать столовую Святого Шарбеля. Здесь мы готовим еду,

> а бездомные могут приходить и брать ее на вынос. Пока возможности кормить их на месте. Кроме столовой действует Служба помоши Иоанна Павла II. На пожертвования от прихожан и настоятеля мы готовим бутерброды.

В центр приносят одежду, мы ее сортируем, готовим для передачи нуждающимся. С бутербродами и принесенной одеждой мы выходим к бездомным.

Одна из возможностей встречи с большим количеством бездомных - это места, в которых еду раздает казанская организация «Пища жизни». Они привозят еду и кормят бездомных. Мы им помогаем. Среди прочего, я вижу свою задачу в том, чтобы слушать тех, кто приходит поесть. Раньше я делился с ними верой, если они позволяли. Но по правилам, религиозная проповедь возможна только в предназначенных для этого местах. Поэтому сейчас мы ограничиваемся раздачей еды. Почему я вообще это делал? Почему меня это расстроило? Потому что помощь людям - это не коровник, куда пришел, нажал на рычаг, раздал еду, вымыл емкости и ушел... Когда помощь ограничивается только материальным, она не насыщает. Конечно, пища жизненно необходима. Но на следующий день желудок опять пуст. А если уделить человеку внимание и тепло, то это останется в его серд-

це. Через такое общение к человеку прикасается Бог. Божья любовь предприимчива в том смысле, что не останавливается на еде. Она хочет согреть, утешить, обнять, уврачевать. Когда даешь человеку тарелку супа и только, то это закрывает канал Божьей любви. Поэтому надо всегда идти до конца. А меня это учит слушать Бога и понимать ближнего, бедного.

Я глубоко убежден, что еда, одежда и даже обще-

ние - только средство. Главная задача - Евангелие. Потому что бедный - не только тот, у кого нет еды или дома. Бедные - все мы, когда не принимаем Божью любовь. У каждого есть какая-то немощь. В наших приходах, как и повсюду, есть много одиноких, пенсионеров, пожилых, больных людей. Нужны те, кто мог бы подойти к ним и подарить свое время, общение, сердечность, заинтересованность. То, что я делаю для бездомных, возможно, поможет кому-то, кто призван к другому служению, к людям другой «бедности».

Я сам был бездомным. Через сестер Матери Терезы я столкнулся со Христом, и мое рождение свыше произошло на их руки. Когда Бог вывел меня из бездомности, Он попросил нести Евангелие другим. Именно из этого призыва появилась столовая и центр помощи. В перспективе - создать молитвенную группу для бездомных и душевую. В дальнейшем, возможно, - ночлежку и прачечную. И самая большая мечта - это полноценный реабилитационный центр. Пока для свидетельства о Божьей любви я езжу туда, где это возможно - например, к сестрам Матери Терезы в Санкт-Петербург или в Нижний Новгород. Даст Бог, придет день, когда и у нас будет возможно свидетельствовать словом для бездомных.

У меня самого не хватает любви. Но я числе молитвой, если не получается



вижу, как этих людей любит Иисус. И я делаю то, что делаю, из благодарности Богу. Особой моей заслуги в этом нет.

Григорий, помощник Столовой Святого Шарбеля и Центра помощи Иоанна Павла II, Казань:

омощь бедным для меня - это действие благодарности Богу за всех тех людей, **L** которых Он ко мне послал, когда было тяжело.

Вероника, помощник Столовой Святого Шарбеля и Центра помощи Иоанна Павла II, Казань:

не понимаю деления людей на «бедных» и «не бедных». По сути, бедные мы все, мире. Для меня бедный – это любой человек, которого Господь по Своей воле посылает здесь и сейчас, в этом дне - в семье, в приходе, где угодно, реально или виртуально. И в таком случае помогать бедным (то есть всем) – значит, откликаться на нужды людей, которые могут быть самыми разными. Но какими бы они ни быти, они всегда связаны с глубинной потребностью каждого человека быть

2022 n°3 | 25 - КлименТ

любимым. Выражать любовь можно

самыми разными способами, в том

помочь словом или делом. Неблагодарность, отсутствие понимания и любви в ответ, конечно, ранят, но это нормально и более Христа. того, страдание, которое от этого рождается, становится «топливом» для возрастания в любви, если приносить его Богу, соединять с Его страданиями. А средство от выгорания у меня только одно - Святое Причастие.

Вачик, помощник Столовой Святого Шарбеля и Центра помощи Иоанна Павла II, Казань

я помогаю нуждающимся, чувствую в душе успокоение и радость: день прошел не зря, я смог

другому помочь человеку, не только близким, своим родственникам. Когда чем-то помогаю ответ слышу: «Спасибо, спасибо! еще можно Когда придти?», то понимаю, что служение бедным это важно и нужно. Совершенно чужой человек через



маленький жест помощи становится для меня близким. Сын Божий пришел в этот мир, чтобы послужить людям. И мы, Его ученики тоже призваны служить другим. Но в этом служении я не теряю, а приобретаю что-то драгоценное для собственной души то, что останется ценным навечно.

Отец Владимир, католический священник, Владикавказ:

🦳 едные... Каждый из нас бедный. Независимо от своего состояния **У**материального или духовного. Все бедные.

Я всегда ищу в бедных встречи со Христом. Неожиданной встречи. Я бы сказал даже - столкновения. Бедность вызывает во мне изумление. У каждого есть какая-то нужда. После встречи с этой нуждой всегда

есть некое удивление. Всегда есть вызов. И всегда – духовная борьба. Я вижу в бедных

Однажды у меня была сломана рука. Был довольно сложный перелом, мне поставили аппарат Илизарова. Когда, наконец, аппарат сняли, я поехал к о. Раулю, в Нальчик. Я стоял на автобусной станции, ждал своего автобуса. И вдруг вижу - идет парень, и на ноге у него - аппарат Илизарова. Мы разговорились. И в конце того разговора он сказал: «После перелома я вижу бедных. Раньше я их не видел, просто не замечал». Через собственную беду, страдание человек стал ближе к страданию других, он стал замечать

бедных вокруг себя.

Вот так это происходит и у меня. Через встречу с бедностью другого человека я становлюсь сопричастным ему... Встреча - это всегда чудо. Даже маленькая беседа. Люди удивляются, когда я начинаю с ними разговаривать. Они с удивлением

осознают, что их жизнь кому-то важна и интересна. Для этого нужно развивать умение замечать бедного, умение слушать его, умение услышать его. Это очень трудно. За каждую такую встречу приходится бороться. Хочется жить тихо и спокойно, в своем уютном внутреннем мирке. А стоит учиться искать бедных рядом с собой. Потому что на этом пути точно встретишь Христа: «Ибо вы знаете благодать Господа нашего Иисуса Христа, что Он, будучи богат, обнищал ради вас, дабы вы обогатились Его нищетою» (2 Кор 8, 9). И еще: «когда я немощен, тогда силен» (2 Кор 12, 10). Эти слова Апостола Павла учат меня видеть бедность во Христе и стараться участвовать в Его бедности.

Фото к статье: Евгения Губанова





Евгения Ворончагина Каритас-Астрахань Руководитель социального молодежного клуба «Юности Пламя»

Молодежный клуб «Юности Пламя» – это социальный проект «Каритас» Юга России, объединяющий молодежь разных взглядов, интересов, умений, мировоззрений. Это место, где ребята чувствуют себя в безопасности, самими собой.

Свою первую задачу клуб видит в том, чтобы показать подросткам, что они не одиноки, что есть люди, которые всегда будут поддерживать их несмотря ни на что. Самое главное в клубе – общение и принятие.

«Юности Пламя» – это платформа, где ребята делятся своими историями, мыслями, чувствами, предлагают идеи для занятий. По сути все, что на данный момент происходит в клубе, сделали они.

Автор делится с читателями «Климента» историей, как ребята из молодежного клуба в Астрахани вовлеклись в социальное служение бедным.

а самом деле, работая уже 17 лет нас в городе есть похожие склады и фонды, но не зря. Я делаю что-то правильное, что-то важное и нужное не только для себя лично, но и для других людей.

Я и несколько ребят из молодежного клуба полностью обеспечиваем функционирование вещевого склада для нуждающихся людей. У

в сфере благотворительности, я с я думаю, что мы уникальны. Своим подходом, **L** каждым годом понимаю, что все молодостью, задором, целями, открытостью.

> Несколько лет назад, в конце 2018 года, с подачи францисканца о. Михаила Грушки, который в ту пору был настоятелем в приходе, мы начали «реанимацию» вещевого склада. Склад пришел в запустение и «жизнь» в нем еще теплилась лишь благодаря работе

- КлименТ 2022 n°3 | 27 волонтера-прихожанки Валентины. Ей было сложно, и о. Михаил предложил нам попробовать себя в деле вещевого склада/вещевой помощи. Было интересно, сложно — новый вызов. И это затянуло.

Сначала мы тыкались, словно слепые котята, не понимая, как все устроено, как все работает. Что от нас требуется! Я говорю МЫ, потому что это коллективная работа. Без ребят ничего бы не было. У нас ушло около двух лет, чтобы достойно встать на ноги. Чтобы склад стал узнаваем на определенном уровне в городе. Сейчас нас приглашают на различные площадки, мы участвуем в сборе вещей, представляем склад на городском уровне. И мы идем вперед. Цели, планы, развитие, помощь нуждающимся, приобщение городского сообщества к нашей работе, взаимовыручка — это то, что хочется развивать и развивать. Почему лично я помогаю тем, кому нуж-



Большемаркет, на котором волонтеры клуба руководят свопом и собирают вещи на благотворительность. 28.05.2022. Фотограф Евгения Ворончагина



Территория свопа на большемаркете. Маша развешивает одежду на обмен. 28.05.2022. Фотограф Евгения Ворончагина

на помощь — потому что по-другому уже не могу. Человек пришел за помощью, и если это в моих силах, я помогу. Помощь другим людям, возможно, это прозвучит эгоистично, делает меня лучшим, более цельным человеком, более наполненным. Я думаю, что сейчас я на своем месте, я знаю, что я делаю и для чего. Я вижу, как меняются люди вокруг. Как они улыбаются получив, казалось бы, кому-то ненужную вещь. Я оставляю в себе их истории, их рассказы, я стараюсь иногда не пропускать через себя их жизни. Но боль другого человека все равно остается внутри, и это хорошо, это говорит о том, что я могу сострадать.

Был случай, когда одну женщину, в мороз, выгнал пьяный муж, она, в минусовую температуру, пришла к нам на склад в шлепках и халате. Ребята полностью ее одели — нашли ей теплые вещи: куртку, сапоги, шапку, даже нижнее белье. Отогрели ее чаем и дали денег доехать до сестры. Через несколько дней она позвонила, сказала, что мы ей жизнь спасли.

- КлименТ-

Я не знаю, так оно или нет... Но когда становится очень тяжело, и хочется все бросить, а такие моменты бывают, я вспоминаю ту женщину. Я думаю, что если я... если мы помогли хотя бы одному человеку, то все не зря — мы все делаем правильно.

К нам на склад приходят разные люди: люди без дома, бабулечки-одуванчики, многодетные семьи, люди, освободившиеся из мест лишения свободы, соседи, мужчины и женщины, переселившиеся из содружественных стран, прихожане. Сейчас стали приходить беженцы из Мариуполя. Есть люди, которым мы помогаем годами, некоторых мы уже хорошо знаем, знаем их судьбы, семьи, даже кланы, кто чем живет. Главное правило склада — не важно откуда человек, какой у него социальный статус, если нужна помощь — помогай. И, конечно, будь добрым. Иногда быть добрым сложно. Иногда люди, приходящие на склад, пытаются нами манипулировать, угрожают, обзывают, не соглашаются с правилами, ведут себя пренебрежительно, стараются ставить нам условия. Бывают разные ситуации, иногда даже становится страшно. Сейчас в мире небезопасно. Мы не можем предугадать действия нестабильных людей.



Ксюша на общественном мероприятии Больше Чем Маркет. Отвечает за работу Свопа и благотворительный сбор вещей для склада. 28.05.2022. Фотограф Евгения Ворончагина



Женя, дежурство на складе. Февраль 2022. Фотограф Мария Стульнева

Как мы с этим справляемся? — обсуждаем ситуацию, думаем, что можно сделать в следующий раз, как выходить из сложных ситуаций.

Скажу честно, мы достаточно строгие люди. Да, мы помогаем и помогаем многим, в месяц к нам приходят от 70 до 120 человек. Но у нас есть правила. Правила, которые соблюдаем мы и правила, которые мы предлагаем соблюдать посетителям. Одно из них — приходить на склад только в трезвом состоянии. И если год назад у нас были с этим проблемы, то в настоящее время проблема практически отпала, за редким исключением. Также мы «баним» всех, кто уличен в мошенничестве или тех, кто угрожал волонтерам или закатывал нам истерики и выставлял необоснованные требования — прежде всего я думаю о волонтерах, об их стабильности и комфорте, об их безопасности.

Иногда накатывает. Накатывает тоска и бессилие. Иногда я сижу и не понимаю, почему люди думают, что я им должна, обязана, они думают, что мы какая-то сверхорганизация, которая должна обеспечить их базовые потребности. Но это не так. Очень сложно таким людям объяснить, да и не особо хочется на самом деле, какая тяжелая работа стоит за

Каритас Каритас



Настя и Маша в одежде со склада на фотосете одежды для молодежи. Май 2022. Фотограф Евгения Ворончагина

тем, чтобы он или она сейчас забрали эту обувь, платье, книгу и т.д. Наша работа не прекращается при закрытии склада. Дальше идут соцсети, общение с донорами, участие в раз-

ных городских событиях, прием вещей, сортировка, раскладка, уборка, статистика, объявления, партнерство. Каждый день я и моя команда что-то делаем, чтобы о нас узнало еше большее количество людей, чтобы могли помочь или, наоборот, узнали те, кому эта помощь нужна.

Когда я чувствую усталость/переработку, вижу, что ребята не в порядке, то мы разгружаемся. Переключаемся. Нам повезло, что клуб — это не только склад, при желании мы можем делать другие крутые вещи — у нас есть эко-про-

ект, часть которого - апсайклинг, и мы занимаемся творчеством, ходим вместе на разные интересные события, посещаем выставки, театры, концерты, даже вместе выезжаем в другие города, когда есть возможность. У нас на складе всегда играет музыка, с посетителями и без них мы обсуждаем фильмы, книги, экологию, рассказываем о нас, спрашиваем о них, общаемся. Это тоже помогает. Простое теплое общение. Иногда это нужно нам, иногда им.

За два с половиной года у нас появилось много друзей. Некоторые из партнеров, некоторые из постоянных доноров или посетителей склада. Все вместе — мы команда единомышленников. Недавно на одном благотворительном мероприятии одну из наших волонтерок спросили, кто мы такие, потому что мы не похожи на просто коллег... спросили: «Вы семья?» — Она ответила: «Не только! Мы — единомышленники».

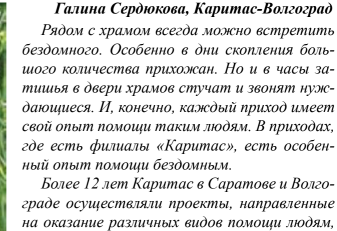
Я думаю, что все люди, которые посвящают свою жизнь помощи другим людям — единомышленники. Каждый приходит к этому своим путем. И мне думается, какой бы путь это ни был, он правильный.



Сбор вещей на благотворительность на Акции по сбору вторсырья. 04.06.2022. Фотограф Мария Стульнева

## Самого главного глазами не увидишь. Зорко одно лишь сердце.

## (Антуан де Сент-Экзюпери)



- раздача горячего питания, одежды, обуви, средств гигиены;

оставшимся без жилья:

- содействие в жизнеустройстве (жилье,
- юридические консультации, восстановление документов;
- проведение групп взаимопомощи в центре социальной адаптации.

Размышлениями о своем опыте общения с бездомными делиться Экс-руководитель проекта «Социально-психологическое сопровождение бездомных людей» Каритас-Волгоград, Галина Сердюкова.

азговор о бездомных людях, о формах и направлениях помощи им мне хотелось бы начать с человека. Человека не абстрактного, а реального. Человека по имени Геннадий. Скромного, спокойного, миролюбивогои бесконфликтного при жизни, который и ушел из нее также тихо и мирно. У него было больное сердце, он перенес две операции, а ушел из жизни от перитонита в брюшной полости, претерпев до конца. Геннадий с детства был художественно одарен и, закончив художественное же училище, работал в школе преподавателем рисования,



30 | 2022 nº3 - КлименТ-- КлименТ 2022 n°3 | 31 Каритас

очень любил природу родного края воронежские леса и просторы. В памяти у меня осталось несколько его рисунков. Сложно было разобраться, почему его оставила жена, и почему порушились связи с сыном, но однозначно, он без семьи чувствовал себя бесконечно одиноким. На момент нашего знакомства Геннадий был бездомным и свои последние годы проживал в Социальном приюте «Соборник», с которым «Каритас-Волгоград» много взаимодействовала в направлении социального сопровождения бездомных людей. Распознав художественный талант Геннадия, мы привлекали его к нашим Арт-фестивалям солидарного рисования «Диалог человечности» и «НеГараж». А еще - к творческим акциям по привлечению внимания горожан к проблеме бездомности, одна из которых называлась «Абажур в окне» - как символ хрупкости и ценности понятий «дом» и «семейный очаг». Геннадий изготавливал декорации и костюмы к рождественскому спектаклю в приюте и





принимал во всем живое непосредственное участие, в том числе и в арт-терапевтических группах поддержки, но дальнее расстояние (в какой-то момент приют расширившись, перебрался в область) не позволяло нам видеться часто и общаться. А человеку много ль надо... Внимание и доброе общение.

Эта история, отчасти иллюстрирующая нашу работу с бездомными людьми (сопровождение, помощь, взаимодействие, служение, - кому как больше нравится или созвучно), напоминает мне самой и, возможно, поможет кому-то еще понять, что лишь только когда мы начинаем видеть в бездомном человеке человека, не отказываем ему в праве быть собой или хотя бы движемся в этом направлении, прикладываем усилия и при этом не заставляем себя его любить, а проявляем сочувствие и эмпатию, - только тогда наша помощь бездомному человеку, будь то горячий обед, чистая рубашка или беседа, принесут ощущение радости и удовлетворения от сделанного. И на вопрос «Как помочь бездомному человеку?» найдется самый нужный ответ – проявить свое личное внимание и участие.

А потом уже можно пробовать применять другие формы работы с бездомными людьми, такие как «группы поддержки», совместное и индивидуальное рисование, конструирование из бумаги собственного Дома и целого города, АртФестивали и Выставки картин, обсуждение насущных проблем в Дискуссионном клубе, поход в Музей изобразительного искусства и на концерт органной музыки

- КлименТ-

и саксофона. Скажете, что это невероятно? – Но все эти формы придуманы и реализованы нами на проекте «Социально-психологическое сопровождение бездомных людей» в Волгограде.

Мы пробовали и применяли в нашей работе с бездомными людьми те методы и формы, которые были интересны и нам самим, которые трогали, согревали и давали ресурс, и это, к нашей радости, имело отклик у людей в сложных жизненных ситуациях, тем самым превращая процесс помощи в обоюдный. Тем, кто смотрит на процесс взаимодействия с бездомными людьми со стороны, кажется, что это мы им помогаем, а на самом деле выходит, что и они, бездомные, помогают нам, «лечат» нас от гордости и тщеславия, от осуждения и жестокосердия, научая при этом нас терпению, принятию, прощению и благодарности. Конечно, учит нас этому сам Господь, но посредством тех самых людей, которых мы встречаем на пути, которым мы помогаем, читая подтверждающие строки у апостола Павла: «...но Бог избрал немудрое мира, чтобы посрамить мудрых, и немощное мира избрал Бог, чтобы посрамить сильное; и незнатное мира и уничиженное и ничего не значащее избрал Бог, чтобы упразднить значащее, – для

? Богом» (1 Кор 1, 27–29).

Наш проект оказывал социально-психологическую поддержку бездомным людям в Волгограде и привлекал внимание к проблеме почти 10 лет, и за это время многое поменялось в городе в лучшую сторону - появились новые организации, работающие в сфере помощи бездомным - социальные приюты, как государственные, так и частные пункты кормления бездомных людей и пункты выдачи им чистой одежды, реабилитационные центры нарко- и алкоголезависимых, трудовые дома с проживанием, активизировались инициативные горожане, желающие помочь бездомным людям, ну а мы немного отошли в сторону и делимся накопленными за 10 лет работы знаниями, отвечаем на телефонные звонки и даем консультации на запросы о помощи бездомным. Пришло время другим найти себя, научиться новому видению о человеке: «Ибо нищих всегда имеете с собою и, когда захотите, можете им благотворить; а Меня не всегда имеете» (Мк 14, 7).

А еще мы все, что узнали и что поняли за эти годы, сохраняем в сердце.

В статье использованы фотографии Геннадия из архива Каритас-Волгоград.



Каритас: Помощь беженцам Будьте святы

«Каритас» благодарит всех неравнодушных людей, откликнувшихся на призыв российских католических епархий о сборе средств на помощь беженцам из ЛНР, ДНР и Украины.

## На 30 июня поступило 138 385,07 рублей.

Благодаря вашим пожертвованиям «Каритас» помогает беженцам в Ростовской, Волгоградской и Саратовской областях. Помощь включает обеспечение нуждающихся продуктами питания и предметами первой необходимости. Бывают ситуации, в которых требуется другая помощь. Например, мы ищем возможность оплатить проезд для одной семьи беженцев из Ростовской области к родственникам в Санкт-Петербург.

Мы продолжаем сбор средств для помощи беженцам из ЛНР, ДНР и Украины.

# Важна любая сумма. Назначение платежа: пожертвование для Вместе мы сможем помочь! помощи беженцам Фотограф Евгения Губанова

## Вы можете перечислить поддержку на нашем официальном сайте http://caritas-s.ru/ или на расчетный счет:

Название: Религиозная организация Католический центр «Каритас Епархии Святого Климента в Саратове» Юридический адрес: 410002, Саратовская область, г. Саратов, ул. Мичурина, д. 144/148,

Тел/факс: +7 (8452) 41 14 91 Р/с 40703810756000003148 в Поволжский банк ПАО Сбербанк, г. Самара кор/с 30101810200000000607 ИНН 6450101419 БИК 043601607 КПП 645001001 ОГРН 1187700006449

Получатель: Религиозная организация Католический центр «Каритас Епархии

Святого Климента в Саратове»

## Хосемария Эскрива – святой повседневной жизни

с. Мирьям Бубнич, Кармель БСИ, Таганрог

Франциск другие монашествующие приняли обет бедности, чтобы жить скромно, накапливая материальные блага, а посвящая всего себя Богу. Святая Елизавета Венгерская и Мать Тереза представители тех, кто занимался разного рода благотворительностью для бедных, давая им почувствовать себя любимыми Божьим детьми. Святой Бенедикт учил своих последователей молитве и труду, поднимая уровень жизни общества, преображая и ухаживая за нашим миром. Святой Иоанн Боско открывал училища для молодежи с улицы, где они узнавали, как честно зарабатывать себе на хлеб. Блаженный Гонорат Козьминский основал конгрегацию сестер, которые в мирской одежде шли работать на заводы, и таким образом свидетельствовать о Боге людям, удалившимся от Бога.

Святой, которого рассмотрим здесь в качестве примера более совершенного выполнения одного аспекта Седьмой Заповеди труда, - это святой Хосемария Эскрива.

## Краткая биография

Хосемария Эскрива (1902-1975) был испанским священником. Родился он в многодетной семье, которая, после банкротства семейного бизнеса, оказалась в неблагополучном состоянии. А когда отец умер, забота о семье легла на плечи старшего сына - Хосемарию, который уже был священником. Он не уходил от мира и не пренебрегал всем, что принадлежит жизни. Получив второе высшее юридическое образование, кроме священнической работы, он некоторое время преподавал в Мадридском университете, чтобы помочь своей семье в нужде. Среди своих прихожан он особенно заботился о больных и бедных, но непрестанно думал и молился,



чтобы узнать, чего Бог хочет именно от него. Прояснение своей жизненной задачи он получил в молитве 2 октября 1928: основать Opus Dei (лат. «Дело Божье» или по-другому - «Работа Бога»), которое должно было показывать мирянам путь посвящения среди ежедневных простых дел и обязанностей, и не вопреки им, а с их помощью. Отец Хосемария посвятил себя распространению Opus Dei в разных странах мира, и стал вдохновителем и духовным наставником множества мирян, которые хотели научиться освящать себя своей светской работой. Он оставил богатое письменное наследие, и многие его наставления и размышления переведены на русский язык.

В 1950 году папа Пий XII утвердил Opus Dei, а призыв к святости всех крещенных был актуальной темой и на Втором Ватиканском Соборе.

Будьте святы

## Учение святого Хосемарии Эскрива о посвящении труда

(в кавычках цитаты из его книги «Путь»).

Что означает освящать свою работу? Это значит работать подобно Иисусу – честно, хорошо и профессионально, при этом любить Бога и служить людям. Так можно жить Евангелием во всем, что делаем, несмотря на то, значительна ли наша работа или скромна.

«Когда человек ищет Бога в своей работе, а не только в храме, он старается хорошо работать. Перед Богом нельзя халтурить. А работать хорошо во многих местах — залог профессионального успеха» и способ возрастания в общечеловеческих добродетелях: искренности, естественности, великодушия, мужества, постоянства и самообладания.

Место посвящения христиан – это именно то место, где мы живем и работаем. «Мир — не препятствие к христианской жизни, напротив, это место встречи со Христом и единения с Ним».

Как освящать свою работу? Кроме честного труда, очень важна наша мотивация. Святой наставляет: «Делайте все по Любви. Тогда не будет мелочей, все станет великим. Упорство в малом из Любви – это подвижничество». Он знает, что чистоте наших намерений угрожают разные соблазны: гордыня,

Фотограф еп. Клеменс Пиккель

чество». Он знает, что чистоте наших намерений угрожают разные соблазны: гордыня, воришь, что рабо

тщеславие, любостяжание, которые нужно преодолевать такой молитвой: «Господи, я ничего не хочу для себя. Все – из Любви к Тебе, ради Твоей славы». Одному студенту он посоветовал: «Чистота твоих намерений сохранится всегда, если всегда и во всем ты стремишься угодить лишь Богу. Если ты призван служить Богу своим умом, тогда учиться для тебя – святая обязанность».

А как по-евангельски относиться к материальным благам, которые зарабатываем?

Иисус советовал быть нищим духом, а святой Хосемария объясняет, как это применить.

«Удовлетворяйся тем, чего достает на умеренную, простую жизнь. Если придет богатство, не вкладывай в него сердца. Используй его с щедростью, а надо – так и с геройством. Тогда ты – нищий духом».

Препятствие для святости – это не усталость, потому что она не может отделить нас от Бога: «Ты работал, устал, не можешь молиться. Что ж, Отец всегда рядом. Не говоришь – так посматривай на Него, как ребенок. И Он тебе улыбнется». Но и в усталости не следует забывать о важности молитвы: «Если ты – не муж молитвы, то я не верю в искренность твоих намерений, когда ты говоришь, что работаешь для Христа». С дру-

гой стороны, сохраняется наша обязанность усердно и честно трудиться: «Когда человек, выполняющий дурно свои профессиональные обязанности, прикрывается религиозным рвением, - хочется шепнуть ему на ухо: «Пожалуйста, христианствуй поменьше...». «Как можешь ты, целыми днями бездельничая, считать себя христианином? - Или забыл, как Христос трудился в Назарете? Исполни свой повседневный труд для

Господа – и ты его освятишь».

Наша повседневная жизнь призвана стать «светом миру», свидетельством о Христе, в словах и примере. «Трудясь только для Него, радуйтесь, что исполнились слова Писания: ...чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного». Вот как это делать в отношениях со своими коллегами: «Слова, тихо и вовремя сказанные сомневающемуся другу; беседа, которую ты сумел начать и направить; профессиональный совет, который поможет ему работать лучше; деликатная неделикатность, благодаря которой ты раскрыл перед ним горизонты щедрости и великодушия, ранее ему неведомые - вот оно, апостольское служение доверительности».

#### Последователи Хосемарии Эскривы

Хосемария собрал вокруг себя много сотрудников, которые стали апостолами среди других христиан. Это были миряне и священники, мужчины и женщины, инженеры,

рабочие и домохозяйки... Некоторых из них Церковь уже почитает блаженными, а для других ведется процесс беатификации. На сегодняшний день 95 000 человек принадлежат организации Opus Dei в разных странах мира, а еще больше людей вдохновляются учением этого современного святого.

#### Канонизация

Хосемария сам жил так, как учил других, вполне преданный Богу в исполнении своих обязанностей, в единстве жизни и веры. Когда Церковь причислила его к лику святых в Риме в 2002 году, папа Иоанн Павел II назвал его святым повседневной жизни, и поставил нам его в пример. Запомним же и мы слова Эскривы: «Ты вправду хочешь стать святым? – Исполняй крохотный долг каждого мгновенья. Делай что должен, и будь в том, что делаешь».



6 2022 n°3 - КлименТ - 2022 n°3 | 37



# Богословская добродетель веры и созерцательная молитва

- КлименТ-

Статья XIII. Продолжение. Предыдущая статья в номере за апрель-май 2022 г.

дежду и любовь. Как написано в Катехизисе Католической Церкви:

малая сестра Семьи Мариам, Астрахань

с. Бриджитт Легарэ,

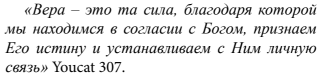
орогой друг, сегодня я хочу подбодрить тебя в твоем путешествии по миру созерцательной молитвы-встречи. Теперь Бог предлагает позволить Ему вести тебя, это следующий, более пассивный этап, когда Святой Дух хочет вмешаться в твою жизнь. Если у тебя активный темперамент, то, возможно, на молитве ты не получишь подсказок от Святого Духа, это произойдет в течение дня в то время, когда ты будешь чем-то занят. Но это вдохновение от Святого Духа будет плодом твоего внимательного слушания во время молитвы. Если же у тебя созерцательный темперамент, то Дух Святой просветит тебя и пошлет Свои дары на

молитве, и это станет ориентиром для твоих дальнейших действий в течение дня.

Но чтобы ты стал восприимчив к действию Святого Духа, и чтобы твое послушание Ему росло, нужно развивать богословские добродетели: веру, на«Богословские добродетели вливаются Богом в души верных, чтобы дать им способность действовать как Его детям... Они — залог присутствия и действия Святого Духа в способностях человека» ККЦ 1812.

Мне вспоминается следующий случай: однажды основательница нашей общины попросила Господа дать ей ответ на вопрос «Чего не хватает в духовной формации более молодых членов общины?» И Господь дал ей понять, что мы много работали над моральными добродетелями (воздержанность, смирение, терпение, кротость и т.д.), но недостаточно развивали в

себе богословские добродетели! С этого момента через чтение и, особенно, через духовное руководство она просвещала нас об этих добродетелях, чтобы мы еще усерднее старались их в себе развивать. Поистине, это стало замечательным импульсом для большинства из нас.



Разве целью созерцательной молитвывстречи не является установление личной связи с Богом? Вера – это также чувствительность к сверхъестественному, которая позволяет тебе замечать Божьи знаки, чтобы позволить Ему вести тебя, как делал это Авраам, отец всех верующих:

«Верою Авраам повиновался призванию идти в страну, которую имел получить в наследие, и пошел, не зная, куда идет» Евр 11, 8.

Часто, когда мы позволяем Богу вести себя, мы движемся вслепую и лишь попрошествии времени понимаем что-то. Мы не понимаем сразу важность того или иного жеста или поступка, но совершаем его, потому что поверили, что этого хочет Бог. Позже, через события, мы видим плоды нашего послушания Святому Духу, и наша вера укрепляется. Проникая в повседневную жизнь через мои действия, вера «пропитывается» любовью, она становится ответом, данным из любви. Каждый раз, когда я выбираю то, чего хочет Бог, я совершаю акт доверия, а с доверием возрастает и любовь. Чем больше я познаю на опыте, что Бог идет предо мною, тем больше во мне растет уверенность в том, что Он любит меня личной, совершенно особенной любовью, и эта уверенность делает меня способным свидетельствовать о Боге все более и более смело, а также любить превыше всех



человеческих расчетов.

Наступает лето, и я предлагаю тебе сделать где-нибудь в блокноте небольшую пометку для себя, чтобы помнить о вере, полной любви, которой Господь ждет от тебя, и чтобы эта вера нашла отражение в твоих постановлениях в конце молитвы-встречи. Ты сможешь открыть для себя новые способы, как упражняться в доверии Богу, и это лето не будет похожим на предыдущие!



## Не кради

«Потому что вы все братья и сестры»

Бруно Ферреро Перевод с польского Наталья Килина

## КАСПЕР, СЧАСТЛИВЫЙ СТРАННИК

Когда-то жил молодой человек по имени Каспер. Чтобы заработать на хлеб, он иногда молотил зерно, порой играл на скрипке, подковывал лошадей, писал письма, стриг овец или пел песни.

Однажды Каспер шел по местности, которую совсем не знал. Он так устал и проголодался, что ему хотелось плакать. Вдруг вдалеке он увидел высокие стены



и башни замка. «Там я найду работу, – подумал он, – обычно в таких замках живут короли, и там всегда много дел». Каспер постучал, и, поскольку никто не отвечал, вошел. Он оказался в огромном зале, украшенном коврами. В углу стояла большая печь, в которой горел огонь, а дальше стоял огромный стол. Посреди стола лежала подушка из красной ткани, на которой покоилась золотая корона, сверкавшая огромными, как орехи, рубинами. Каспер стоял с открытым ртом. «Наверное, из-за усталости мне все это мерещится, – подумал он, – мне необходимо найти еду и постель, а поскольку нет никого, я обслужу себя сам». Юноша прошелся по всем комнатам замка, надеясь кого-нибудь встретить. Он громко кричал, но никто не отзывался. Не повстречав ни единой живой души, Каспер поднялся на небольшой чердак, где было практически темно. Единственным убранством был твердый матрас на полу, из мебели – грубо срубленный стол, а на нем графин с водой и кусок черствого хлеба. Каспер огляделся вокруг и решил: «Я ничего не сделал, чтобы заслужить лучший



прием, поэтому я довольствуюсь этим скромным уголком». Он съел хлеб, выпил воды и уснул.

Едва он закрыл глаза, ему приснился сон. Во сне юноша увидел белого лебедя, который приблизился к нему. «Это твоя корона, – сказал он, – будь королем». Утром Каспер проснулся отдохнувшим. Он улыбался при воспоминании о сне. Когда юноша входил в большой зал и едва ступил на порог, большой лебедь поднялся в воздух и расправил крылья, садясь на стол рядом с золотой короной. Каспер вспомнил сон, взял корону и надел ее себе на голову. Лебедь исчез, а на его месте появилась прекрасная принцесса в белом шелковом платье, украшенном жемчугом и

атласными лентами. Она подошла к Касперу и взяла его за руку: «Ты первый странник после многих печальных лет, который взял только то, что было на столе», — сказала она. «Другие ели, как свиньи, пили, как губки, одевались в шелковые наряды, а свои грязные ботинки клали на чистые простыни. Твоя честность разрушила проклятие ведьмы, освободив меня. Теперь ты будешь королем в этом замке, и если ты этого захочешь, я буду твоей королевой».



Все в замке ожило, и Каспер, конечно же, женился на принцессе.



## Подумай

- Каждый человек имеет право рассчитывать на то, что к его вещам будут относиться уважительно.
- Тратить время и ничего не делать, вместо того, чтобы учиться или работать, это все равно, что грабить свою семью и свое будущее.
- Уничтожать и портить вещи, которые служат всем, одна из самых отвратительных форм воровства.
- Нужно уважать также законы и взгляды других людей, заботясь при этом о том, чтобы не навредить их доброму имени.

Я никогда не возьму ничего, что мне не принадлежит. Буду бережено относиться к вещам, которые принадлежат другим людям.



## Кулинарная страничка пани Людвики

Холодный свекольный суп в летнюю жару



Вам понадобится: 3 средних свеклы, 1л. кефира, 100 г. 20%ной сметаны, 3 стакана воды, 3 свежих огурца, 4-5 перышек зеленого лука, несколько веточек укропа, 3 сваренных вкрутую яйца, 1 ст. ложка соли, молодой картофель.

Отвариваем 3 средних свеклы, даем остыть. Потом натираем на крупной терке – я использую терку для корейской

моркови. Перекладываем в большую кастрюлю и добавляем 3 стакана остывшей кипяченой воды.

Теперь можно приступать к приготовлению заправки. Для этого укроп и зеленый лук нужно мелко нарезать и протереть с 1 столовой ложкой соли. З сваренных вкрутую яйца и 3 средних огурца нарезать кубиками. Заправку, яйцо и огурцы добавить в кастрюлю со свеклой. Затем добавить туда 1 литр кефира и 100 грамм сметаны 20%.

Пока суп настаивается, рекомендую отварить молодую картошечку. Горячий отварной картофель, посыпанный нарезанным укропом подается

к холодному супу. По вкусу, в суп можно добавить горчицу. Получается очень вкусно!

Приятного аппетита!

