# Народи святого климента в примента в примен

2022

АПРЕЛЬ-МАЙ

Тема номера:

«Не прелюбодействуй!»

# КлименТ

ЖУРНАЛ ЦЕНТРАЛИЗОВАННОЙ РЕЛИГИОЗНОЙ ОРГАНИЗАЦИИ РИМСКО-КАТОЛИЧЕСКОЙ ЕПАРХИИ СВЯТОГО КЛИМЕНТА В САРАТОВЕ ОГРН 1046407700008

Издается по благословению Епископа Клеменса Пиккеля

- 1 СЛОВО ПАСТЫРЯ Епископ Клеменс Пиккель
- 2 | ШЕСТАЯ ЗАПОВЕДЬ: «НЕ ПРЕЛЮБОДЕЙСТВУЙ!» Катехизис Католической Церкви
- 3 | К ЦЕЛОМУДРИЮ ПРИЗВАНЫ ВСЕ о. Вальдемар Важиньски CSsR
- 5 ЛЮБОВЬ ОБЪЕДИНЯЮЩАЯ И ВОСПРОИЗВОДЯЩАЯ о. Харалд Джуд Менезес SVD
- 8 ГРЕХИ ПРОТИВ ШЕСТОЙ ЗАПОВЕДИ о. Маркус Новотни
- 11 ШАНС НА СЧАСТЬЕ ИЛИ СЛИШКОМ ВЫСОКИЙ ИДЕАЛ?

  о. Анджей Легеч CSsR
- 15 И СНОВА О СОЗЕРЦАТЕЛЬНОЙ МОЛИТВЕ-ВСТРЕЧЕ м.с. Бриджитт Легарэ SMB

- 17 БРАЧНАЯ НОЧЬ ВХОД В МИСТЕРИЮ ЛЮБВИ о. Анджей Легеч CSsR
- 22 О ПОСВЯЩЕННОЙ ДЕВСТВЕННОСТИ И БЕЗБРАЧИИ о. Ярослав Митжак
- 24 | ДАР ДЛЯ ЖИЗНИ Александр Минасян
- 30 НЕМНОГО О ЛЮБВИ Из жизни «Каритас» Мария Болонина
- 35 «ЖЕМЧУЖИНЫ СЕМЬИ МАРТЕН» О родителях св. Терезы из Лизье с. М. Августина Месарич
- 36 ДЕТСКАЯ СТРАНИЧКА «ГУСИНЫЙ ПРУД» Бруно Ферреро

#### Обложка:

о. Херардо Орозко Орозко

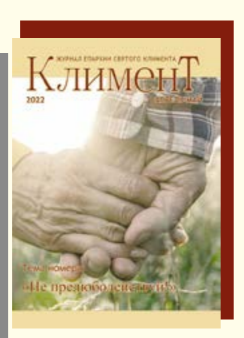
#### Редакция

о. Томаш Тшебуняс. Марта Срока SDVICНаталья Ивашковская

Литературный редактор Наталья Ивашковская

kliment(a)dscs.ri

Редакция оставляет за собой право сокращать материалы и менять заголовки без согласования с матером



#### СЛОВО ПАСТЫРЯ

ДОРОГИЕ ЧИТАТЕЛИ «КЛИМЕНТА»!

выпуск Епархиального журнала посвящен продолжению 上 темы Божьих Заповедей. Мы дошли до Шестой: «Не прелюбодействуй!» Слово, кажется, древнее, но обычно люди быстро понимают, в чем дело. Шестая Заповедь ясна. В ней содержится воля Божья относительно отношений между мужчиной и женщиной. Она не только защищает брак от деструктивного вторжения, но и обеспечивает человеку достойное развитие сексуальности. Заповедь сохраняет то, что создал Бог: полное назначение полов, за-дание («заданность») друг другу. Она является защитой супружеской любви от несчастья.

В испытании совести в разделе, посвященном Шестой Заповеди, мы подразуме-



ваем и многое другое, связанное с сексуальностью. Долгое время тема была закрыта (табуирована), что до сегодняшнего времени приводит к страху и неуверенности у одних и к произволу у других. Так что лучшее понимание Шестой Заповеди актуально и важно. Речь идет о восхитительном и хрупком даре Творца, который достигает своей полноты в совершенстве любви.

К сожалению, не трудно понять, что авторитет Церкви в этой области сегодня заметно упал, не только в светском обществе, но и, например, среди собственно церковной молодежи. Что делать? Молчать? Но разве заблуждения становятся истиной, когда по ним идут миллионы? «Да не будет у Тебя других богов кроме Меня!» – Этими словами Бог начинает провозглашение Заповедей. Да не будет! Общее мнение не может заменить волю Бога. И очарование – не Бог.

Чтобы описать Свое отношение к избранному народу, Бог в Ветхом Завете многократно использовал сравнение с супружеской любовью. В Евангелии Иисус сам называет себя Женихом. Этот мистический аспект дает нам почувствовать духовный, глубокий уровень ответственности, скрытой в призвании к любви между мужчиной и женщиной.

Не хочу ничего предвосхищать и сам с нетерпением жду статей этого выпуска. Пользуясь случаем, заверяю вас в моей молитве. Прошу, чтобы и вы молились за меня. И вместе помолимся за тех, которые в наши дни больше всего в этом нуждаются, чтобы радость и мир вернулись в сердца, которые их потеряли.

С любовью во Христе, Ваш + Клеменс Пиккель

> Ординарий Епархии Святого Климента в Саратове

- КлименТ - 2022 n°2 | 1

### Шестая Заповедь

«Не прелюбодействуй!»

Катехизис Католической Церкви, Шестая заповедь, 2331-2340

И сотворил Бог человека по образу Своему (...) мужчину и женщину сотворил их (Быт 1, 27)

Вы слышали, что сказано древним: «не прелюбодей- ствуй». А Я говорю вам, что всякий, кто смотрит на женщину с вожделением, уже прелюбодействовал с нею в сердце своем.

(Мф 5, 27-28)

ексуальность влияет на все аспекты человеческой личности, в единстве ее души и тела. В особенности она касается эмоциональности, способности любви и продолжения жизни и, в более общем плане, способности устанавливать общение с другими.

Каждый человек, мужчина и женщина,

призван сам признать и принять свою сексуальную идентичность. Физическое, нравственное и духовное различие и взаимодополнямость служат благу брака и развитию семейной жизни. Гармония супружеского союза и общества частично зависит от того, как представители обоих полов воспринимают свою взаимодополняемость, взаимные потребности и поддержку.

Предание Церкви всегда понимало Шестую Заповедь как

объемлющую совокупность человеческой сексуальности.

Целомудрие означает полную целостность сексуальности в человеческой личности и, таким образом, внутреннее единство человека в его телесном и духовном бытии. Сексуальность, в которой выражена принадлежность человека к плотскому и биологическому миру, становится личной и по-настоящему человеческой, когда она входит как составляющая в отношения между двумя личностями, в обоюдном и не ограниченном во времени взаимном даровании мужчины и женщины друг другу.

Целомудренный человек содержит в себе всю целостность сил жизни и любви, в нем заложенных. Эта целостность обеспечивает единство личности, она сопротивляется любой манере поведения, способной ранить ее. Она не терпит ни двойной жизни, ни двойного языка.

Целомудрие требует, чтобы человек научился владеть собой. Это часть подготовки к правильному пользованию человека свободой.

Тот, кто хочет остаться верным обетам своего Крещения и устоять против искушений, должен вооружиться соответствующими средствами: самопознанием, практикой аскезы, соответствующей случающимся трудностям; послушанием Божественным заповедям; воплощением в жизнь нравственных добродетелей и верностью молитве.



# К целомудрию призваны все о. Вальдемар Важиньски CSsR, Орск

Фотограф Ирина Огий есть учение нашей атехизис, то Католической Церкви, напоминает нам, учит нас, что «создавая человека по Своему образу, Бог вписывает в человечество мужчины и женщины призвание и, следовательно, ответственность и способность любви и общения» (ККЦ 2331). Это очень важные слова, что человек (мужчина и женщина) имеет от Создателя способность, призвание любить и общаться, и должен к этому подходить, использовать этот дар ответственно. Человек реализует и выражает его также и в области своей сексуальности, «которая влияет на все аспекты человеческой личности, в единстве ее души и тела» (ККЦ 2332). И здесь, в этом единстве (целостности) помогает и дар, добродетель целомудрия. Но не только помогает. Ведь все мы призваны к целомудренной, т.е. чистой жизни, мышлению, поведению, к целомудренным отношениям с самими собой и с другими. Часто многие думают, что к этому призваны не все, что это касается только тех, кто выбрал такой «странный стиль жизни». Недавно я разговаривал с одним человеком, и он сказал мне, что монашеская жизнь ему нравится, но он против целомудрия. Для многих чистота - это что-то, касающееся только монахов, монахинь и всяких «неудачников», а не нормальных, жизнерадостных, обычных людей. А Церковь напоминает нам, что эта добродетель для всех: молодых и старых, мужчин и женщин, духовенства и мирян и т. д., и еще больше она должна проявляться в супружеских отношениях,

тем более сексуальных. Нельзя сузить понимание целомудрия до какого-то одного аспекта, следует рассматривать и понимать его шире.

Целомудрие по-другому называют «чистотой». Чистый – это значит без загрязнений, без пятен, без примесей, без царапин. Мы очень позитивно принимаем и даже стараемся, чтобы вода была чистая, чтобы пить ее свежей и не загрязненной; чтобы воздух был чистый. Во время пандемии мы заботились о чистоте рук, одежды, помещений.

Стараемся чтобы дома, в храме было чисто; для нас есть разница – смотреть на мир через чистые, а не грязные окна. Для нас важно иметь чистую совесть, сердце. В этом нам, прежде всего, помогает дар таинства исповеди. Таким образом все это мы воспринимаем как что-то важное, нужное и позитивное. Тем более чистота важна и в человеческих, супружеских, сексуальных отношениях. Очень важно, чтобы наша любовь была чистой; как легко уничтожить самое прекрасное в сердце своем или другого, в сердце девушки или юноши. Значит, целомудрие касается всей, целой личности человека и выражается не только в сфере половых отношений (хотя и в них тоже), но в мыслях, словах и поступках. Катехизис подчеркивает, что «целомудренный человек содержит в себе всю целостность сил жизни и любви, в нем заложенных», и далее: «эта целостность обеспечивает единство личности и сопротивляется любой манере поведения, способной ранить ее» (ККЦ 2338).

Нам надлежит стараться и молиться о таком единстве, о чистоте наших дел, слов и мыслей. Целомудрие – это не только сохранение девственности, отсутствие опыта полового акта. Можно ли назвать целомудренной девушку, которая не испытала еще того, что называют «первый раз», но в контактах с юношами ведет себя пошло и от телесных контактов испытывает намеренное сексуальное удовольствие? Можно ли назвать цело-

2 2022 n°2 - КлименТ - 2022 n°2 | 3

#### Тема номера

мудренным юношу, который не испытал еще так называемого «доказательства» любви, но допускает акты самоудовлетворения и загрязняет свое сознание порнографией?

Еще раз повторим цитату из Катехизиса: «целомудренный человек содержит в себе всю целостность сил жизни и любви, в нем заложенных», то есть объединяет сексуальность человека и его способность любить в великий дар, освящаемый в таинстве брака. Поэтому целомудрие и не «заканчивается» в первую брачную ночь. Но без любви можно ли назвать чистыми отношения супругов, в которых она для него, прежде всего, предмет для утоления похоти, или он -«суррогат», заменяющий мечты о другом?

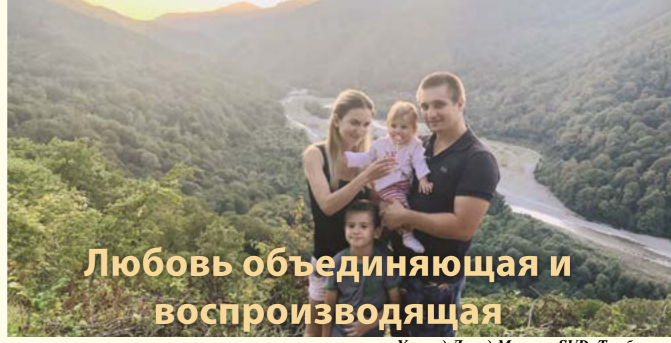
Значит целомудрие – это очень важная нравственная добродетель, касающаяся каждого человека, развивающая его личность, его жизнь в любви и общении с самим собой и другими; «она также дар Божий, благодать, плод духовного действия (...), она школа дара личности» (ККЦ 2346).

Конечно все приходит не просто так, само по себе. О целомудрии надо не только молиться, но и учиться ему, стараться приобретать, идти по пути, не смотря на разные искушения, падения, слабости. Сегодня много говорится об экологии; нам нужна еще и экология мыслей, слов, дел. О чем мы должны тут заботиться? К чему стремиться на пути к целомудрию? И Катехизис, и другая духовная литература, и опыт подсказывают нам важные средства:

- развивать, углублять духовную жизнь: отношения со Христом, укрепляемые молитвой и таинствами;
- неустанно возбуждать в себе желание быть чистым;
- правильно пользоваться даром свободы, учась владеть собой;
- не отождествлять сексуальность с любовью, но и не противопоставлять их;
  - разумно использовать СМИ, интернет;
  - избегать порнографии;
- дружить; уважать достоинство свое и дру-
- не поддаваться разным пропагандам «сексуальной свободы» и искаженного «наслаждения

Целомудрие – это дорога к приобретению внутренней свободы. Недавно я прочитал очень интересные воспоминания одного русского православного священника, отца Павла Груздева (1919–1996), который несколько лет пребывал в сталинском лагере (сидел вместе с поволжскими немцами). Отец Павел рассказывал о своем «самом счастливом дне в жизни», говоря: «Вот послушайте. Пригнали как-то к нам в лагеря девчонок. Все они молодые-молодые, наверное, и двадцати им не было. Среди них одна красавица — коса у ней до пят и лет ей от силы шестнадцать. И вот она-то так ревет, так плачет... «Как же горько ей, — думаю, — девочке этой, что так убивается она, так плачет». Подошел ближе, спрашиваю(...) «А отчего девушка-то так ревет?» Ктото мне отвечает, из ихних же, вновь прибывших: «Трое суток ехали, нам хлеба дорогой не давали, какой-то у них перерасход был. Вот приехали, нам за все сразу и уплатили, хлеб выдали. А она поберегла, не ела — день, что ли, какой постный был y нее. A паек-то этот, который за три дня — uукрали, выхватили как-то у нее. Вот трое суток она и не ела, теперь поделились бы с нею, но и у нас хлеба нету, уже все съели». А у меня в бараке была заначка — не заначка, а паек на сегодняшний день — буханка хлеба! Бегом я в барак... А получал восемьсот граммов хлеба как рабочий. Какой хлеб, сами понимаете, но все же хлеб. Этот хлеб беру и бегом назад. Несу этот хлеб девочке и даю, а она мне: «Нет, не надо! Я честь свою за хлеб не продаю!» И хлеб-то не взяла, батюшки! Милые мои, родные! Да Господи! Не знаю, какая честь такая, что человек за нее умереть готов? До того и не знал, а в тот день узнал, что это девичьей честью называется! Сунул я этот кусок ей под мышку и бегом за зону, в лес! В кусты забрался, встал на коленки... и такие были слезы у меня радостные, нет, не горькие. Вот это был и есть самый счастливый день в моей жизни, а прожил я уж немало».

Пусть Святой Дух поможет и нам быть целомудренными! Пусть поможет нам заботиться и развивать свою личностную честь и человеческое достоинство!



о. Харалд Джуд Менезес SVD, Тамбов

🥆 ога не видел никто никогда. Единородный что каждое из Лиц живет для Другого. Это сво-Сын, сущий в недре Отчем, Он явил. (Ин 1, 15). Апостол Иоанн призывает нас войти в эту тайну, тайну Невидимого, но Явленного Бога. Один из парадоксов христианской жизни в том, что Бог – Невидимый, но в то же время Бог - Свет, явившийся нам. Супружеская любовь такая же. Мы ее не видим, но она явлена нам всем в наших семьях (или хотя бы многим из нас). Этим парадоксом и мы ежедневно проживаем свою христианскую жизнь - Любовь эту сам не видишь, но призван в своей супружеской жизни явить. И что самое интересное - это возможно. Супружеская любовь, одним словом, есть образ внутренней любви Пресвятой Троицы, изливаемой и явленной вовне.

Если сегодня перед Церковью и светским обществом более остро стоит вопрос о видимости Бога, то и вопрос о супружеской любви - тоже. Сегодня человек не готов просто на слово принять учение. Да и никогда не был готов к такому. Всегда нужен был факт, на который опирается слово. В сегодняшнем мире, заразившемся фейками, тем более.

Отправную точку для понимания супружеской любви Церковь видит в любви Пресвятой Троицы. А Любовь Пресвятой Троицы отцы Церкви старались передать через древнегреческий термин «перихорезис» (περιχώρησις), который можно перевести как «взаимопроникновение». Это отношение взаимной беспредельной любви такое,

его рода движение по кругу, в котором каждый участник, перемещаясь, занимает место другого, и таким образом каждый является любимым и каждый жертвует собой. Триединый Бог - это вечный круговой танец Отца, Сына и Духа. В этом танце три божественные личности единого Бога любят друг друга и находятся в отношениях друг с другом на протяжении всей вечности. В этом бесконечном танце «божественные личности существуют так неразрывно друг с другом, друг для друга и друг в друге, что сами по себе составляют единое, уникальное и полное единство» (Jürgen Moltmann, «Perichoresis: An Old Magic Word for a New Trinitarian Theology»).

Любовь Пресвятой Троицы имеет два аспекта, которые, в свою очередь, являются двумя важными аспектами супружеской любви - т.е. Любовь может быть только Объединяющая и Воспроизводящая. Троица есть Любовь внутри Себя, но любовь остается не только внутри Нее, а изливается Духом Святым в сердце каждого человека, и должен добавить, особо изливается в сердце супругов.

Первый человек был сотворен по ОБРАЗУ и ПОДОБИЮ Самого Бога, т.е. Любви. Из-за грехопадения человек исказил в себе божественную любовь – любовь как бескорыстный и щедрый дар себя другому. И с тех пор человеку необходимо приобретать совершенную любовь как высшую из богословских добродетелей. Добродетель Любовь объединяющая и воспроизводящая

любви обеспечивает и очищает нашу человеческую способность любить. Она возвышает ее до сверхъестественного совершенства любви божественной. Такая любовь - плод Духа, и была явлена людям во Христе. И для ее приобретения необходимо знать ее источник и цену.

Именно Иисус является источником этой любви, и не только источником, но и обновляющим центром для всех желающих любить, а больше всего – для любви в браке, ведь именно супружеская любовь между мужчиной и женщиной была первоначальным планом Пресвятой Троицы. Ее и надо было искупить, восстановить, обогатить и вернуть к изначальной славе.

В искупительном акте Христос восстановил супружескую любовь - и как благо само по себе, и как знак присутствия и действия Божией любви на земле. Мы можем сделать такой вывод, потому что верим, что Бог в Самом Себе как Отец, Сын и Дух Святой совершенно счастлив, не имея никакого недостатка. Сотворение человека было стремлением поделиться безграничным счастьем, радостью и полнотой. В этом аспекте и мы находим самый серьезный вызов быть подражателями и выразителями Божьего счастья и Божьей любви.



Слова Иисуса к ученикам о том, что (Его) радость будет в вас, и радость будет совершенна, ни в коем случае не применяются к отдельно существующим людям. Совершенство радости было, есть и будет только в общении. Апостол Иоанн призывает нас: мы «возвещаем вам, чтобы и вы имели общение с нами, а наше общение – с Отцом и Сыном Его, Иисусом Христом. Сие пишем вам, чтобы радость ваша была совершенна» (1 Ин 3, 4).

Из этого следует, что радость имеет своим источником общение, но общение не только словами или в так называемом «чате», а общение жизни, общение личностей, примером и основой которого является Сама Пресвятая Троица. С такой точки зрения, мы видим, что именно супружеская любовь как общение и полная отдача друг другу является сама по себе радостью и счастьем. Такое счастье не может остаться замкнутым. Как в случае Пресвятой Троицы, так и в супружеской любви, она передается. Такое совершенство имеет две стороны - самоотдача и передача. Нет одного без другого. В Троице сотворение мира и особенно человека было этой передачей, - Бог хотел делиться своей любовью, радостью, счастьем. А в случае супругов - деторождение. Любовь и счастье становятся плотью в деторождении. «Только сохраняя эти два основных аспекта, объединяющий и воспроизводящий, супружество полностью сохраняет смысл взаимной и настоящей любви и свое предназначение для высокого призвания человека к отцовству» (Humanae Vitae 12).

Если человек, решающий вступить в брак, понимает и видит точку отправления для супружеской жизни, и точку прибытия, то он не должен сбиться с пути или промахнуться, т.е. согрешить. Если он и она вместе видят, что началом и завершением их общей жизни является полнота счастья, то они ни за что не будут рассматривать другие варианты на пути их совместной жизни. Но как таковой грех возникает, когда человек не видит этого совершенства. И человек остается уязвимым к нападкам других претендентов заполнить или дополнить его (или ее) жизнь. Сомнения, касающиеся верности браку в общем или супруге (супругу) в частности, могут возникнуть, если человек поверит в ложь, что чего-то, может



быть, и не хватает. В ложь о том, откуда взять то, чего не достает. В случае Евы и Адама, в таком порядке: они тоже поверили, что чего-то не достает, и искали этого дополнительного элемента. И что еще хуже – искали не у источника. Они вообще не должны были искать ничего, потому не было недостатка ни в чем. И даже если ложь лукавого посеяла в них сомнение, у них была возможность прояснить это в диалоге с Творцом.

Именно в таких случаях в жизни каждой, без исключения, супружеской пары, возникает момент греха или благодати. Грех появляется, когда пара или один из нее, не видит полноты счастья в опыт, нельзя мерить в материальных категориях. Ложь дьявола в Эдеме основывалась на тезисе, что Адам и Ева должны были мерить свою божественность в количественных категориях – знать добро и зло. Но ведь божественность их заключалась не в сумме знаний, а в Образе и Подобии Божьем.

Грех как поступок против друг друга также следует рассматривать на уровне духовного, не материального. Если мы будем мерить грех по видимым категориям, то он никогда не будет страшным и смертельным - мы будем утешать себя, говоря: «ну и что, с кем не бывает». Многие из нас в наших семьях или в супружеской жизни перестали видеть грех с духовной, небесной точки зрения. Для нас все это «человеческий фактор» или «момент слабости», и не более того. Никакие названия греховных поступков сегодня не имеют

влияния. Вот, например, грех прелюбодеяния. Пророки обличают тяжесть этого греха. Они видят в прелюбодеянии образ греха идолопоклонства (Ос 2, 7). Идолопоклонство было страшным грехом, грехом против Самого Бога, Который тебя сотворил и вывел из Египта, защищал, кормил. Пророки видели всю суть такого греха и сравнивали его с супружеской изменой. Скорее всего, такое сравнение помогало понять, что и прелюбодеяние - поступок против божественности в тебе. Для

народа, падшего в идолопоклонство, Бог не совершенен, не достаточен, и поэтому он ищет Ему замену. Обратная сторона этого говорит, что народ не верен Своему Богу. Сегодня большинство людей не видит ничего «страшного» ни в прелюбодеянии, ни в идолопоклонстве. А может даже и не понимает, что такое идолопоклонство и почему это тяжелый грех. Сегодняшние лозунги провозглашают: «все дело во взгляде». Один и тот же поступок один человек видит как «нехороший», другой говорит, что это «плохо», для третьего «все нормально, не переживай».

Без глубокого и ясного представления о любви своем браке. Но Счастье, как показывает горький и о существовании Пресвятой Троицы мы не можем прийти к единогласному заключению. Всегда найдутся аргументы, оправдывающие поступки против брака. Так мы рискуем примириться с грехом - с противозачаточными средствами, с внебрачными и добрачными интимными отношениями, с разводами и вторыми и третьими браками, с разными видами извращений и разврата. И никакое учение не поможет человеку убедиться в обратном. Даже если супружеские обеты действительны только для земной жизни и до смерти, они имеют своей целью уподобление, погружение и выражение Любви Пресвятой Троицы.

Супружеские пары сегодня призваны создать крепкий союз с Богом Триединым. Именно в этом союзе их духовный взор откроется на красоту супружеской любви и уродство греха против верности и единства в браке.

# Грехи против Шестой Заповеди

о. Маркус Новотни, Краснодар

«Грехи против Шестой Заповеди» - вот о чем меня попросили написать статью. Ну что ж – попробуем разобраться - и тут же столкнемся с проблемами чисто на языковом уровне. Хорошо обученный католик наизусть знает: Шестая Заповедь – Не прелюбодействуй! Как иностранец могу однозначно утверждать, что это слово не раскрывает своего значения само по себе. Я не могу догадаться, что бы это слово могло означать. Я, конечно, знаю в общем, о чем идет речь, но терминология больше мешает, чем помогает. Обычно, когда возникает такая ситуация, я смотрю, какие слова используются в других известных мне языках. Правда – это не всегда работает. На английском, например, мы читаем «Thous halt not commit adultery!» – а английское «adultery» (от латинского adulterate) такое же непонятное как русское «прелюбодеяние». Однако в древних английских переводах Нового Завета мы находим термин «break wedlock», что означает «разрушать брак» – перевод что надо. Похоже и на немецком: «Du sollst nicht die Ehebrechen», – как раз то, как мы и понимаем значение русского «не прелюбодействуй» – не нарушай супружескую верность.

Фотограф Ирина Огий

Вместе с Пятой и Седьмой Заповедями Шестая достаточно короткая, конкретная, сосредоточенная. Чисто по значению Шестой Заповеди есть две возможности согрешить против. Вопервых, когда я состою в супружеском союзе и совершаю измену - я нарушаю верность в собственном супружеском союзе по отношению к супруге (супругу). И, во-вторых, когда вступаю в связь с человеком, который состоит в браке, я разрушаю чужой супружеский союз. Или тот, или другой вариант (или и то и другое одновременно) является прямым нарушением Шестой Заповеди – то есть грехом (ККЦ 2380).

На этом можно было бы остановиться. Все возможные грехи против Шестой Заповеди названы.

Однако катехизис добавляет в главе о Шестой Заповеди (ККЦ 2331-2399) другие разные аспекты. Насколько это оправдано и целесообразно? По крайней мере, возникает вопрос: не более уместны были бы эти дополнительные аспекты в главе о Девятой Заповеди? В самом начале главы цитируется Священное Писание. Здесь приведена цитата из Ветхого Завета: «Не прелюбодей-

> ствуй!» (Исх 20, 14 и Втор 5, 18). Катехизис также цитирует - как бы дополнительно еще и Евангелие от Матфея: «Вы слышали, что сказано древним: 'не прелюбодействуй. А Я говорю вам, что всякий, кто смотрит на женщину с вожделением, уже прелюбодействовал с нею в сердце своем» (Мф 5, 27–28). То, что эта последняя цитата однозначно подходит и для Девятой Заповеди видно, потому что катехизис ставит



ее как дополнительную и перед статьей про эту Заповедь (ККЦ 2614-2533). Слово «вожделение» - синоним к слову «желание» - как раз об этом говорится в Девятой Заповеди: «не желай...!»

Может быть из-за того, что катехизис добавляет эти разные аспекты, и существует общее представление о разнообразных грехах против Шестой Заповеди. На самом деле, все возможные грехи названы выше. Все возможные иные грехи, которые принято считать «грехами против Шестой Заповеди» в катехизисе называются подругому. А именно «Нарушение целомудрия» и

В разделе о нарушении целомудрия катехизис перечисляет такие грехи как похоть, мастурбация, блуд, порнография, гомосексуальная практика, проституция и изнасилование (ККЦ 2351–2359).

В части о проступках против достоинства брака, кроме, собственно, греха прелюбодеяния, добавляются пункты о разводе, полигамии (многоженстве), кровосмешении (инцесте) и свободном союзе (ККЦ 2387–2391).

«Проступки против достоинства брака».

Грех всегда остается грехом, и никакие обстоятельства не могут превратить грех в добродетель. Однако именно обстоятельства помогают нам оценить грех - степень ответственности: насколько грех был сознательным и доброволь-

Например, наша оценка конкретного поступ-

ка, наверняка, будет отличаться, когда речь идет о нарушении Заповеди, о нарушении призвания или о проступке против Таинства. Заповедь действует всегда и для каждого одинаково - то есть в независимости от человека. И хотя наше призвание – например к целомудрию – тоже существует всегда и для всех, однако, ему присуще возрастать, и необходимо, чтобы человек научился владеть собой (ККЦ 2339). А это, само собой, внутренняя работа в человеке и продолжительное дело (ККЦ 2342). А если человек принял дар от Бога, благодать и плод Святого Духа... – То есть конкретная ситуация конкретного человека влияет на оценку поступка.

Так же и естественные науки и их развитие могут влиять на оценку, тем более, когда речь идет о сексуальности, которая влияет на все аспекты человеческой личности, в единстве ее души и тела. В особенности она касается эмоциональности, способности любить и передавать жизнь и, в более общем плане, способности устанавливать общение с другими (ККЦ 2332).

Биология и медицина, также как психология и социология и многие другие отрасли науки, открывают все новые стороны человеческой личности, и все это влияет, конечно, и на наш взгляд на сексуальность, которая, опять же, влияет на все аспекты человеческой личности, в единстве ее души и тела (ККЦ 2332).Сам катехизис – принимая всерьез научные открытия и излагая с их



помощью церковное учение – перечисляет факторы, которые могут в конкретных ситуациях уменьшить или даже свести к минимуму индивидуальную моральную вину (ККЦ 2352).

Но и богословские дисциплины – особенно библейские - открывают все новые аспекты, которые нам помогают лучше и лучше понимать библейские источники. Недавний текст папской библейской комиссии, например, вырабатывает очень дифференцированный взгляд на отрывки и Ветхого и Нового Заветов в отношении гомосексуализма – хотя бы в общих чертах – указывая на интерпретации, подчеркивая ценность Священного текста, и на культурные признаки своего времени. Например, по поводу так называемого «содомского греха» (Быт 19), который влечет за собой истребление города, существует две традиции в понимании: первая - отказ в гостеприимстве вплоть до насилия над чужеземцами и вторая - гомосексуальная практика. В ветхозаветной традиции акцент ставится на неприятие путешествующих. В Новом Завете (Иуд 1, 7–8 и 2Петр 2, 6–12) – на разврат и гомосексуальные действия. Но библейская комиссия поясняет, что кара постигла город именно за насилие над беззащитными/чужаками и подкрепляет такие выводы, ссылаясь на Прем 19, 13–17 и указывая на Мф 10, 15 и Лк 10, 12, где Иисус предрекает наказание за неприятие чужих проповедников (то есть учеников). [«Checosa è l'uomo?» («Что

есть человек?»), 185-195, 30.09.2019] Также в тексте комиссии можно увидеть, насколько осторожным следует быть в суждениях о поступке конкретного человека и в оценке того, в какой степени данный человек лично ответственен за него.

Как раз в отношении грехов мы можем прибегнуть к рекомендованным способам сопротивления, а именно, к упражнению в добродетелях (ККЦ 1866). Упражняясь в добродетелях (конкретно и активно),

мы и работаем над собой, и боремся с пороком и грехом. Не всегда так легко найти соответствующую добродетель к конкретному пороку, как в нашей тематике: упражняясь в целомудрии (к которому мы все призваны), мы противодействуем и пороку похоти, и также, я сказал бы, – неумеренности.

Другие перечисленные грехи против целомудрия или против достоинства брака тем или иным образом ущербно влияют на других людей – порой насильственно, что особенно серьезно. Поэтому в их случае мы не можем ограничиться только испытанием совести и работой над собой. Важна, в первую очередь, защита потенциальных жертв, а уже потом забота о нарушителе, которая может заключаться даже в обращении к церковным и светским правоохранительным органам. [В каждой епархии обычно бывает доверенное лицо, к которому можно обратиться, если человек стал жертвой насилия в церковном пространстве.]

Каждый человек – без исключения – призван к святости. Добродетели, если мы в них практикуемся, являются надежной дорогой на Небо и, одновременно, помогают нам найти верные решения в повседневной жизни. Эта практика требует от нас сознательного подхода и обогащает нашу жизнь, а не «делает ее ущербной» (бывает и такой страх). Ну и к этому Иисус нам обещает, что «...они Бога узрят!» (Мф 5, 8).

# **Шанс на счастье или слишком** высокий идеал?

Вопрос: Еще сто лет назад вопрос о добрачной чистоте не возникал. В современном мире, наоборот, возникает вопрос о том, не устарела ли христианская мораль в отношении секса?

Ответ: Добрачная чистота и связанное с ней сексуальное воздержание до заключения Таинства брака вызывают много эмоций, вопросов и споров. Она давно перестала быть нормой, а стала своеобразной «роскошью» людей со специфическими взглядами, христианским мировоззрением и религиозными ценностями.

Она перестала быть нравом, функционирующим в культуре и социальном менталитете, и воспринимается миром как непостижимая религиозная выдумка и тяжелое требование определенной этической нормы. Ее оценивают скорее, как проявление ненормальности и некой «экзотики», чем гармонии и нормального порядка жизни.

о. Анджей Легеч CSsR, Оренбург

Христианские указания на переживание любви и сексуальности все чаще противопоставляются природе и счастью человека. Такого рода мнение сформировалось в результате лживых нападок представителей различных современных либеральных течений мышления и идеологов атеизма, пропагандирующих сексуальную свободу без ограничений в любом возрасте и жизненном положении. Они изображают христианскую мораль таким образом, что создается впечатление, будто она – чуть ли не самая гнетущая нравственная система, подавляющая в людях живость, радость жизни и человечность.

Неприятие ценностей, связанных с любовью и сексуальностью, является также последствием потери самими христианами правильного понимания, а, следовательно, и переживания целомудрия в целом, не только до брака. Бывает, что верующие не умеют принять учение Церкви, потому что вместо идеала и шанса на счастье они видят в нем



лишь невозможный свод норм и запретов, ограничивающий и осуждающий их.

# Вопрос: Нет ли противоречия между присущей человеку сексуальностью и требованием сексуальной чистоты?

Ответ: Чтобы оправдать понятие сексуальной чистоты, как перед миром, так и перед самим собой, нужно взглянуть на проблему с двух сторон.

Во-первых, необходимо понять суть целомудрия и его этическое обоснование – если смотреть очень широко, на то, кем является человек, к чему он призван, что такое любовь, и каковы ее особенности, какова функция сексуальности в человеческой жизни, и какие принципы затрудняют правильную интеграцию сексуальности с любовью?

Во-вторых, нужно смотреть на человека как на личность и пытаться понять его. Сначала посмотреть на личность, в которой присутствует сексуальность со всей гаммой оттенков мощной энергии, которая дремлет в каждом из нас, независимо от религии, исповедуемых ценностей и жизненной ситуации. Нужно видеть, как эта сексуальность проявляется в жизни конкретного человека, как она влияет на него и как зависит от других сфер

Сексуальность - это своеобразный барометр жизни, и качество ее переживания зависит от качества жизни, от жизненного состояния и экзистенциальной ситуации человека. Опыт многих людей показывает, что проблемы с сохранением сексуальной чистоты - соблазны, навязчивые мысли, проблемы верности и т.д. усиливаются в моменты жизненных кризисов – личных проблем (школьных, профессиональных), переутомления, стрессов и внутренних напряжений, конфликтов с близкими, низкой самооценки. Поэтому нужно понять ситуацию, определить фундаментальные факторы, влияющие на человека в его среде, культуре, семье, - увидеть его ценности, кризисы, способ переживания самого

# Вопрос: Если парень и девушка любят друг друга и решают пожениться, почему они должны жить без секса до брака?

Ответ: Добрачная чистота связана с ожиданием. Для чего? – Только для удовольствия от полового акта, которое «наконец» после женитьбы будет разрешено? Ну, нет! Желания двух любящих друг друга связаны с чемто большим. Жених и невеста уже приняли выбор своего дальнейшего жизненного пути





и готовятся к браку. Этот выбор является для них одним из важнейших решений, он оказывает огромное влияние на их дальнейшую жизнь, связан с самыми глубокими желаниями, стремлениями и мечтами. Они решили создать друг с другом интимную и неразлучную общность жизни. Они хотят быть вместе до самой смерти, жить вместе, создавать «единое тело», иметь потомство, дарить свою любовь друг другу и своим детям. Таким образом, то, чего они хотят и чего они ждут, это именно реализация этого выбора – объединение и завершение единства во всех плоскостях жизни.

Хотя отношения помолвленных еще не являются браком, и поэтому не обладают всеми качествами и привилегиями таинства брака, тем не менее можно сказать, что молодые люди в какой-то степени уже сейчас образуют общность жизни и любви, и что они принадлежат друг другу.

Эта община, которая вскоре будет «запечатана» на всю жизнь и официально подтверждена Церковью и признана обществом, еще до заключения брака становится частью их жизненного призвания. Молодой человек, который уже выбрал спутника своей жизни и строит с ним прочную связь, отождествляет себя с этим выбором.

Что из этого следует? Итак, пара по-

молвленных столкнется с сильным и совершенно естественным желанием соединиться в телесном акте. Это желание - не просто стремление к плотскому удовольствию, сексуальному наслаждению или снятию телесного напряжения. Это желание связано с выбором друг друга и связывающими их отношениями, с их взаимной любовью. Таким образом, интимные отношения, в субъективном ощуще-

нии молодых людей, могут показаться чемто совершенно естественным, необходимым. Отказ от близости, в свою очередь, будет восприниматься как противостояние друг другу, как неестественное подавление глубочайших желаний обоих помолвленных. Эти люди просто хотят объединиться, чтобы завершить выбор, который сделали. Они хотят уже пережить и испытать полное единство, которого так ждут. Они хотят исполнить самые глубокие и желанные для них мечты о совместной жизни. Но во имя любви стоит подождать...

### Вопрос: А если добрачный период длится долго?

Ответ: Да, ситуация осложняется тем, что постепенно сдвигается возраст заключения браков – и, следовательно, удлиняется добрачный период, а значит, и время, когда нужно «сдерживать себя» и «бороться с самим собой». Еще несколько поколений назад люди женились в очень молодом возрасте. Уже на стыке подросткового и зрелого возраста они жили в браках и реализовывали себя в своем призвании во всех отношениях

- в том числе и в сексуальном. Никто не говорил тогда слишком много об ожидании или о «сдерживании» перед свадьбой, потому что просто



#### Вопрос - ответ

проблем было гораздо меньше. Несколько упрощая, можно сказать, что трудности с сохранением добрачной чистоты - это ситуация, которую в наши дни люди создали для себя посредством цивилизационных, культурных и социальных преобразований. Честно нужно признать, что чрезмерное молодых произойдет духовное выгорание промедление со свадьбой и необоснованное продление срока - это, действительно, своего рода «каторга» для людей, желающих сохранить чистоту. Пара, искренне желающая «сохранить чистоту до свадьбы», но не имеющая соответствующей мотивации к воздержанию, не понимающая до конца смысла целомудрия, которая не хочет и не восторгается чистотой, но переживает ее, скорее, как моральный приказ, не до конца понятное требование или слишком возвышенный идеал, рано или поздно начнет задавать вопросы: «зачем вообще так мучиться?», «какой смысл в этом постоян-

ном аскетизме?» Если добрачный длится период долго, а молодые имеют осознание своей зрелости в совместной жизни, все больше и больше они начинают воспринимать предстоящий брак как своего рода формальность, которую на самом деле можно было бы совершить уже сейчас, но, к сожалению, нужно еще долго ждать (иногда по своей

дых чем-то достаточно значимым, чтобы для нее жертвовать и жить воздержанием. Откладывание интимной близости до свадьбы начинает казаться «пустой тратой времени».

Это может привести к опасности, что у и разочарование в ценностях и идеалах. В таком состоянии они могут вступить в половую связь и даже зачать ребенка. Кризис может усугубиться отрицанием ценностей таинства брака, а также появлением своеобразного жизненного цинизма по отношению к Церкви и ее нравственному учению. И тогда следующим шагом будет утрата чувствительности и духовной интуиции, позволяющей различать угрозы чистоте человеческой души, во многих других плоскостях жизни.

Вопрос: Что могло бы помочь сохранять целомудрие в сложные моменты?

> Ответ: Чтобы человек мог гармонично переживать нравственные принципы своей веры, а также собственное желание любви и телесной близости, важно, чтобы он сам желал чистоты, чтобы она стала для него положительной ценностью, чтобы она привлекала его, чтобы он сам выбрал ее.

В моменты сомнения или духовной борьбы бесполезно задаваться вопросами: «Почему Церковь запрещает это?» или «Почему заповеди так говорят?» Чтобы построить в себе прочный фундамент, нужно ответить

на другие вопросы: «Почему я хочу жить так?», «Какую ценность для меня лично имеет целомудрие?», «Ради каких ценностей я хочу и могу отказаться от секса в текущем периоде жизни?» Жених и невеста должны понимать, что их будущий брак, их общность, их счастье - это те ценности, ради которых стоит в данный момент отказаться от половой жизни. То есть воздержание - это не потеря, а своего рода «вложение» в будущее. Если молодые поймут, что секс до брака – это не полнота, а, скорее, иллюзия любви и единства, тогда добрачная чистота в меньшей степени будет переживаться ими как отсутствие или потеря чего-то существенного. Она не будет порождать разочарования и оставлять пустоты, ибо отказ от одной ценности будет заменен другой - более глубокой, более важной. Она будет не отрицательным выбором, а позитивным. А значит, не «против», а «для» любви. Борьбой не «с собой», а «за себя» и свое счастье.

Описанный позитивный подход не отрицает, конечно, необходимость знать об опасностях беспорядочной сексуальной жизни. Помимо аргументов в пользу целомудрия, должны быть и аргументы против распущенности. Часто осознание опасности вызывает в человеке осторожность, которая в кризисный момент может уберечь его от болезненных в результате ошибок. Однако основной мотивацией морального выбора может быть не только страх, беспокойство или чувство вины. Человек должен, прежде всего, желать чистоты как блага, как залога самых важных жизненных ценностей - например, любви, брака, семьи. И, напротив, избегать распущенного поведения как угрозы для достижения счастья, которого он ищет.

Сексуальная чистота или, скорее, чистота в любви, по сути, означает выбор истинной любви. Ибо если мы говорим, что что-то «чистое», то обычно мы имеем в виду, что эта реальность во всей ее полноте есть то, чем она должна быть, - в ней нет примесей, которые не принадлежат ее сущности и делают ее неполной.

#### И снова о созерцательной молитве-встрече...

С. Бриджитт, малая сестра Семьи Мариам в Астрахани

Статья XII. Продолжение. Предыдущие статьи в номерах «Климента» за 2018-2020 гг.

адеюсь, что после прочтения предыдущих статей, посвященных **Д** духовному сопровождению, ты решительно настроен следовать за Иисусом, прибегая к помощи духовного наставника. Иметь хорошего духовного наставника - это, конечно же, великая благодать для христианина, но не следует забывать о цели духовного сопровождения. Наставник нужен для того, чтобы ты мог идти вперед, углублять свои личные отношения с Богом. Поэтому я возвращаюсь к нашей первоначальной теме - личная молитва, которую я называю созерцательная молитва-встреча. Я уже объяснила тебе ее первые этапы, суть которых



Фотограф Ирина Огий

услышать: «У нас все уже есть - нам не хватает только бумажки». В то же время «бумажка» перестает быть в понимании моло-

воле, а иногда в результате объективных

жизненных обстоятельств). И тогда можно

- КлименТ 2022 n°2 | 15



состоит в том, чтобы сначала слушать Иисуса в Его Слове для евангелизации наших чувств и нашего разума. Это так называемые усилия медитации. Второй этап заключается в том, чтобы смотреть на Иисуса и любить Его, чтобы позволить Ему евангелизировать нашу эмоциональную сферу. На этом этапе духовного пути в твоей молитве будет все больше и больше молчания. Господь покажет тебе, чего Он ожидает от тебя, от каких привязанностей тебе следует отказаться, чтобы Он мог соединить тебя еще больше с Самим Собой. Это переход «от головы к сердцу», от активной фазы к пассивной.

Затем я рассказала тебе об основных принципах духовного сопровождения. Оно необходимо для того, чтобы твоя молитва-встреча привела тебя к единению твоей воли с волей Божьей.

На этом третьем этапе личной молитвы тебе следует стремиться к тому, чтобы через тебя был виден Иисус. Это достигается через все более совершенное послушание Святому Духу, Который Сам евангелизирует твою волю. Позволить евангелизировать свою

волю - дело непростое. Я хочу сказать, что это не происходит в одночасье. И ты не достигнешь этого лишь благодаря своим усилиям, как на спортивных тренировках. Тебе следует согласиться на то, что этот этап ты будешь переживать пассивно. Это значит, что теперь руководство и контроль принадлежат не тебе. Дух Святой поведет тебя и, как говорит святой Павел, Он «подкрепляет нас в наших немощах»! Поэтому у нас есть все основания, чтобы полностью ему довериться.

Этот этап может длиться долгие годы. Впрочем, иногда Дух Святой может позволить тебе пережить момент единения с Ним, чтобы подкрепить твое желание такого единения. Затем ты вернешься в свое обычное состояние, но это пережитое тобой прикосновение Духа Божия будет направлять и поддерживать тебя на том узком пути, который приведет тебя к Сердцу Иисуса. Поэтому хорошо бы просить у Бога о таких прикосновениях Духа во время молитвы. Он наверняка с радостью ответит на твою просьбу. Эти моменты благодати наступят в час, угодный Богу, но благодари Его заранее и, прежде всего, будь верен созерцательной молитве-встрече. Молитва - это наилучшее время для развития богословских добродетелей веры, надежды и любви. Об этом мы поговорим в следующей статье.

Желаю тебе благодатного времени Пасхи, в единстве с Иисусом, Он всегда близок к тем, кто решает следовать за Ним в постоянстве и верности.





о. Анджей Легеч CSsR, Оренбург

базой для супружеской любви. Если брачная ночь - это первая сексуальная встреча, а значит, духовнотелесное воссоединение двух супругов, то она приобретает особый смысл – становится выражением гораздо более глубоких ценностей. Ибо супруги теперь соединены священными узами - они дали друг другу клятву и полностью отдались друг другу. Они принадлежат друг другу, они создают единство, у них есть ощущение, что из любви они выбрали спутника на всю жизнь. Эта связь для них что-то необычное, особенное, священное. То, что их сейчас объединяет, - это не только чувства, человеческое желание друг друга или желание жить вместе. Духовная глубина их общности выходит за рамки человеческих расчетов и восприятия только земной реальности - она приобретает окраску чего-то сверхъестественного, духовного, мистического, некоей мистерии любви. Такое единство не может быть достигнуто в другой системе, кроме таинства брака - ибо только в браке человек настолько отдается другому человеку, что принимает Бога в свидетели и доверяет ему создание сообщества, поэтому он обращается к самым глубоким слоям души, где он встречает невидимое. Только

евственность является прекрасной в браке человек клянется другому человеку в безусловной любви до смерти, в счастье и в несчастье - и потому в каком-то смысле отрицает самого себя, выбирает другого человека до конца, хочет быть с ним даже ценой страданий.

Если люди ждут первой сексуальной близости до свадьбы, то последующее супружеское общение может стать намного проще и глубже. Ибо у них есть своего рода предчувствие, интуиция, осознание того, что телесная встреча является для них выражением и переживанием единства, и что этот акт вовлекает их целиком. Они интуитивно чувствуют, что связывающая их общность священна, что такой связи они не смогли бы достичь только своими силами. Духовно-телесное единение в браке есть неотъемлемый дар – супруги отдают себя целиком. Вне брака, это всегда будет только частичным даром, ибо это духовный, а не только телесный опыт. Он также позволяет углубить и укрепить в супругах убеждение в ценности их брака как таинства – знака присутствия Бога, неразрывного сообщества и исключительной ценности супружеской интимности.

Есть еще один важный аспект. Речь идет о прошлых сексуальных контактах кого-либо из супругов, которые становятся раной в Брачная ночь - вход в мистерию любви



внебрачные сексуальные контакты, вы рискуете причинить вред нескольким людям - себе и партнеру, а также возможным супругам с той и с другой стороны. Есть еще пятый человек, чьей обидой рискуют - это ребенок. Таким образом, девственность - прекрасный свадебный подарок, который могут предложить друг другу супруги. Этот дар обогащает их любовь.

Супружество не только обогащает сексуальную

нынешних отношениях. Большинство людей, безусловно, могут признать, что они не хотели бы, чтобы у их спутника жизни был предыдущий сексуальный опыт с кем-то еще. Даже когда в нынешних отношениях есть искреннее желание простить и начать все сначала, тем не менее, осознание присутствия кого-то в жизни супруга болезненно. Формирование интимной связи при таком раскладе затруднено, хотя, конечно, возможно.

Прошлые сексуальные контакты остаются в памяти - в том числе и эмоциональной. Они проникают в психику, оставляют образы, приводят к сравнению с нынешними отношениями, а также возвращаются в виде чувств и эмоций. Таким образом, вы можете предать своего супруга, прежде чем жениться на нем, или даже до того, как узнаете его. Если вы уже отдались кому-то один раз, трудно быть целостным даром для другого человека. Ибо супружеская любовь предполагает исключительность. Сексуальные контакты по своей природе сильно затрагивают психологию (не только в позитивном смысле) – эти связи часто приходится с большой болью и усилием разрывать.

Никогда нельзя быть уверенным, что человек, с которым я решаю вступить в половой акт, будет моим мужем или женой. Совершая встречу двоих людей, и придает ей необычайную духовную ценность, но и защищает от всего того, что противоречит любви: эгоизма, использования, опасности быть оставленным, насилия. Это, конечно, не означает, что в браке не может быть злоупотреблений, или что сам брак автоматически защищает от вреда и страданий. В браках могут происходить и сексуальные злоупотребления, и обиды. Тем не менее, это всегда связано с неправильным пониманием и переживанием супружеской связи, то есть де-факто с греховным искажением брачных уз и сущности

Обет, который супруги дают друг другу перед Богом, Церковью и обществом, - это не просто пустая формальность. Человек имеет потребность в церемонии брака. Решение о совместной жизни нуждается в торжественном выражении, скрепленном печатью, после чего каждый из пары является не просто отдельной личностью, но частью общины, имя которой - семья. Рождается чувство принадлежности глубже, чем просто отношения, основанные только на чувствах, общих желаниях. Так называемые свободные отношения или совместная жизнь без брака никогда не дадут счастья, сравнимого с браком, поскольку они не создают условий для такой интимной и глубокой межличностной связи. Вред для человека в таких отношениях заключается не только в «постоянной возможности греха», но, прежде всего, в имитации брака «на временном договоре», пока есть совпадение интересов и выгода в жизни, но без окончательного выбора. Если такие люди даже убеждены в любви друг к другу, то все же форма их отношений содержит в себе послание: «Я хочу тебя, я хочу жить с тобой (то есть преследовать свои собственные конкретные потребности), но я не хочу принимать тебя до конца, я не хочу принимать решение, что буду с тобой до конца в горе и в радости». Такая жизнь закрепляет в сердцах людей эгоистические установки или, по крайней мере, не позволяет полностью развить любовь человека к человеку.

Кардинал Войтыла в своих трудах говорит об одном важном и деликатном моменте сексуальной жизни: опыте преодоления барьера стыда при половом контакте. Телесное сближение связано с неким серьезным открытием - допуском другого человека в самые тесные сферы собственной личности. Не только нагота в физическом смысле, но отдача себя другому человеку как бы во владение, единение, проявление глубочайших желаний – все это половой акт в себе содержит и выражает.

Эта полная открытость перед другим человеком, с одной стороны, позволяет развить самую ини тесную тимную объединясвязь, ющую супругов, с другой - грозит болью, обидой, а иногда и разрушением сферы деликатной близости. Поэтому

единственное место, где эта открытость может происходить без «побочных эффектов» - это таинство брака. Ибо там жест открытия перед другим встречается с жестом любви и принятия человека таким, какой он есть, на всю жизнь. Таким образом, он окружен без-

граничной любовью, которая хочет не только принимать, но и дарить, защищать и сопровождать навсегда. Преодоление барьера стыда в отношениях, отличных от брака, - это рана, нанесенная глубочайшей интимности человека, ибо здесь еще нет безграничной любви, нет осознания окончательного выбора другого человека. Таким образом, интимная близость вне брака всегда будет какой-то формой злоупотребления, использования друг друга. Она всегда будет оставлять пустоту, неудовлетворенность, разочарование, иногда эффективно заглушаемые эмоциями и убеждением в правильности собственного поведения. Неполное переживание единства во время добрачных контактов может проявиться для супругов в дальнейшей жизни как некая открытая рана – им будет трудно пережить интимную, объединяющую и счастливую встречу. Их общение может быть отмечено этим первоначальным опытом нарушенной любви и неполного дара. Существует психологический принцип первых связей. Он говорит о том, что первые сексуальные переживания во всех плоскостях - телесных, эмоциональных, психических и духовных - фиксируются в человеке, как бы воплощаются, становясь изначальной схемой



вы испытаете подобные чувства в сексуальной жизни и позже. Ибо человеческая психика связывает этот опыт с другими ситуациями. Эту связь иногда приходится разрывать в длительном процессе внутреннего исцеления или терапии, поскольку она является



препятствием для переживания интимной связи двух людей.

То, что создает супружеское счастье, – это широко понимаемая общность жизни: супруги учатся друг у друга, познают сокровенные переживания, свои мысли, ценности, желания, мечты. Они учатся распознавать и удовлетворять взаимные ожидания, вместе они строят дом - необязательно в материальном смысле. Это созидание сообщества любви, общей заботы о взаимном благополучии и счастье. Супруги разделяют любовь со своими детьми – у них есть необычный опыт того, что их любовь созидательная и плодородная, и эта плодовитость не ограничивается только рождением потомства. Родители передают детям свою жизнь и человечность, и они лелеют эти дары. Таким образом, у них есть возможность глубоко испытать осмысленность и плодотворность их собственной жизни и брака. Чтобы создать такое широко понимаемое жизненное сообщество, нужно задействовать свои силы в построении этой связи. Это строительство требует времени и труда. Добрачный период имеет здесь принципиальное влияние – именно перед браком молодые учатся переживать свое собственное присутствие, учатся друг у друга, познают свой внутренний богатый мир.

Глубокая межличностная связь развивается и в последующем браке, и фактически этот пропродолжается на протяжении всей жизни. Тем не менее, то, что молодые люди выработают до свадьбы, невозможно переоценить. Если зрелые строят связь - узнают

Фотограф Ирина Огий

друг друга, уважают друг друга, дружат, открывают общие ценности – то они вносят ее в брак как бесценное сокровище. С другой стороны, поверхностное переживание добрачного периода может болезненно отраз-

иться на их будущей жизни. Хотя невозможно познать человека до конца, тем не менее, некоторые существенные качества человека, с которым предстоит провести остаток жизни, необходимо узнать до окончательного решения о заключении таинства брака. Существуют фундаментальные противоречия в самых основных сферах жизни, которые будут порождать серьезные конфликты. Также следует признать некоторые негативные наклонности одного из молодых - ведь может оказаться, что последующий брак не сможет сохраниться из-за деструктивных наклонностей и поведения или полной неспособности одного из лиц создать прочную связь. Короче говоря, стоит приложить много усилий, чтобы лучше узнать другого человека и создать глубокую связь, основанную не только на чувствах, но и на прочном фундаменте и общих ценностях.

Без сомнения, этот процесс может быть нарушен преждевременным сексуальным опытом. Ибо они сильно поглощают и концентрируют внимание пары на самих ощущениях. Когда полной общности жизни еще нет, а сексуальная близость уже есть, то секс начинает доминировать в зарождающихся отношениях. В подобной ситуации легко упустить из виду важные аспекты, опреде-

> ляющие правильное познание будущего супруга.

> Существует абсурдное, но, к сожалению, распространенное среди людей мнение, что секс необходим для того, чтобы люди могли хорошо узнать друг друга. За такой точкой зрения стоит невероятно цинич-

ный, бесчеловечный и трагический по последствиям миф о «сексуальной совместимости» и о необходимости «проверить себя» перед свадьбой. Если не считать того факта, что эта точка зрения как с психологической, так и с физиологической стороны совершен- верил, к какой великой любви он приглашен, но неверна (ее можно отнести к широкой области так называемой «медицинской мифологии»), то такое отношение прямо унижает является лишь имитацией и дешевой под-

достоинство человека, сводя его к роли товара, который можно и даже «опробовать» онжун перед «покупкой». К сожалению, молодые люди, пытаясь построить любовь, попадают в такие отношения, которые разрушают любовь в самом начале. Такой потребительский подход, даже если проистекает не из расчета и цинизма, а из-за обычной наивности и незрелости, всегда приводит к болезненным ранам. На таком фундаменте нельзя строить любовь.

Если человек должен выбрать в своей жизни чистую любовь, то он должен быть очарован этой любовью и желать

ее, он должен верить в ее существование. Из этой встречи или хотя бы предчувствия существования чистой любви рождается надежда - надежда, что и у меня самого есть шанс на любовь, на счастье и исполнение. Тогда человек не будет разрываться противоречивыми страстями, не будет ощущать фундаментального разрыва, не будет пытаться «украсть» суррогат любви, который, собственно, с настоящей любовью имеет мало общего. Большинство сексуальных грехов, а также неправильные отношения и поведение в этой сфере можно было бы объяснить именно так: человек, не веря в собственное счастье, пытается украсть из жизни какое-то мгновенное ощущение близости, частичное переживание любви, мимолетное переживание счастья. Если бы этот человек понял и по-

какое чудесное счастье он может испытать, он никогда бы не потянулся за чем-то, что

> делкой любви. Необходимо, наконец, перестать смотреть на веру и христианскую мораль, как на правило, которое ограничивает и порабощает человека. Нужно отбросить подозрения, что Бог запрещает людям счастье и удовольствие, и перестать рассматривать радость от половых отношений как «запретный плод», который нужно у Бога «украсть».

> Вера в любовь порождает надежду, а надежда дает силы бороться за чистую, истинную любовь в собственной жизни. И именно в этом за-

ключена суть всякой работы над собой, обращения и борьбы за сексуальную чистоту.

Чистота - это выбор истинной любви, и она не может быть пережита только как потеря чего-то важного или вечная борьба с самим собой. Чистой любви нужно желать, нужно увлекаться ею как самым ценным сокровищем в жизни, как необыкновенным приключением, которое не сравнится ни с одним, даже самым захватывающим и возбуждающим ощущением. Настоящая любовь - это вершина счастья. Счастлив только тот, кто любит и любим, а, вернее, кто умеет и принимать, и дарить любовь. Наконец, истинная любовь питается верой и отношениями с Богом. В Боге верующий человек находит саму Любовь, непостижимую в своей глубине и красоте.





о. Ярослав Митжак, Ставрополь

Когда я, священник Римско-католической Церкви, живущий в целибате, в посвященном Богу и людям целомудрии, думаю и рассказываю об этой сфере жизни, то иногда вспоминаю опыт моей влюбленности, и свидетельствую о том, как это было прекрасно: полюбить и приобрести некий новый смысл жизни, которого ранее и не предполагал.

Один мой знакомый, журналист из Екатеринбурга, однажды рассказал мне, как его племянница отважилась спросить у него: «Дядя, а как узнать, что ты влюбился?» Он ей ответил: «Тут все просто - когда полюбишь, тогда и будешь знать, что полюбила».

Возвращаясь к той моей влюбленности мне было тогда 18-19 лет, а девушку звали Илона - расскажу вам один интересный эпизод. Однажды я возвращался домой с занятий, вместе с другой одноклассницей, с которой нам было просто по пути. О чемто мы живо разговаривали, и вдруг, ни с того ни сего, она говорит мне такие слова:

«Знаешь, мне кажется, что ты никогда не женишься!» Я остолбенел от неожиданности такого ее заявления, а может больше от того, что она - душой я это почувствовал - вдруг как бы прикоснулась - не к ране, но к какойто тонкой струне моей души, почувствовала то, что на самом деле я уже некоторое время сам ощущал, но себе в этом не признавался. И что интересно, она тут же ответила, когда я спросил: «Почему?» - «Потому, что ты не сможешь любить одного человека, то есть ты любить будешь, но как-то по другому... - тебе надо любить сразу всех...»

Прошло с того дня, с того разговора с моей одноклассницей, 37 лет, а я помню все слова, улицу, и точное место, где мы остановились, и я услышал те слова. Бог сказал мне через нее то, что я по сути уже сам ощущал, чем в какой-то степени, конечно - но уже тогда жил. Еще некоторое время я встречался с моей девушкой - любопытным сразу отвечу, что тот самый порог греха мы не переступили,

но в эмоциональном плане влюбленность была настоящей. Я стал чувствовать, что любовь между женщиной и мужчиной - это прекрасно..., но стал отчетливо чувствовать, что это еще не то, еще не та любовь..., я не мог умом все охватить, но чувствовал, что есть еще большая Любовь... И если бы я остался при той прекрасной любви к Илоне, я бы изменил и себе и ей, и той Любви, к Которой, как я стал чувствовать - призван.

Через 3-4 месяца я окончательно все понял, и сказал это Илоне. Конечно, она плакала, но поняла меня, а Господь дал ей потом хорошего мужа и прекрасных детей.

«Кто может вместить - да вместит» (Мф 19,12) - читаем в Евангелии. А другие «не

Поймет это тот, кто Бога ставит на первое место, для кого святость ассоциируетсяне только со святыми иконами, но также и с реальной земной жизнью тех, кто теперь уже на иконах изображен, и со своей собственной жизнью, и со своим призванием, независимо от того, монах ты или отец, или мать в многодетной семье. И не стану в этой краткой статье приводить интеллектуальные, богословские доводы на тему целибата или евангельского совета (обета) чистоты...

Я восхищаюсь любовью моих родителей, которые уже 60 лет вместе и все еще держат друг друга «за ручку», когда идут по улице,



и людские взгляды их не смущают. Я думаю, многие за них рады, а кто-то может и завидует. Они как супруги, помимо своих слабостей, чисты, целомудренны - то есть верны тому, кого полюбили.

Так и в жизни священника, монахини целомудрие это верность Тому, в любви Которого ты не сомневаешься и Кого любишь. Без настоящей Любви не будет верности, а, стало быть, и целомудрия не будет. Целомудрие - значит я «всецело» Твой, и нет большей «мудрости»...

Легко ли это? - Нет! - Но по-другому еще тяжелее. Папа Иоанн Павел II – а именно «при нем» созревало мое призвание, подсказал: «Totus Tuus» – «Всецело Твой» – поручил себя Деве Марии и прожил жизнь восхитительно. С Ней можно пройти свой путь целомудренно. Целомудрие, наверное, в желании прожить свое призвание не только на 30, и не только на 60, а на полных 100!!! Тогда это возможно, тогда это радует – и тебя, и тех, кто рядом.



22 | 2022 nº2 - КлименТ-- КлименТ-2022 n°2 | 23 Дар для жизни

# Дар для жизни

#### «Сексуальность –чудесный дар человеку от Бога»

Св.Папа Иоанн Павел II

Александр Минасян, Директор Каритас Сочи

Александр Григорьевич Минасян, по образованию врач. Его специализации: терапия, кардиология, трансфузиология. Активный католик, он в самом начале 1990-ых помогал епископу Тадеушу Кондрусевичу начинать благотворительную деятельность Каритас на юге России. После образования организации Каритас Сочи стал ее директором. В числе прочих проектов, Каритас Сочи в течение 15 лет занималась защитой жизни нерожденных детей.

Проект по защите жизни был начат в 1995 году и имел прежде всего просветительскую направленность. Включал в себя распространение печатных материалов – плакаты, листовки, стенды и т.п. по противоабортной тематике; чтение лекций по этой же теме ученицам старших классов школ; обучение женщин методу ЕПС; беседы со вступающими в брак; материальную помощь нуждающимся молодым одиноким матерям, многодетным семьям.

Александр убежден, что наибольший эффект дает честное и открытое просвещение девочек, учениц старших классов, подаваемое в интересной форме, в виде живого разговора, с демонстрацией наглядных пособий, рисунков и т.д.

В период с 1999 по 2009 учебные годы в школах Сочи сотрудниками и волонтерами Каритас было проведено 328 лекций и бесед по указанной тематике, которые прослушали 11672 ученицы старших классов. В результате, по данным, взятым из официального статистического ежегодника «Основные показатели здоровья населения и деятельности здравоохранения г.Сочи», было отмечено снижение числа абортов с 75,1 в 2000 г. до 29,9 в 2008 г. на 1000 женщин репродуктивного возраста (более поздних данных нет). В 2009 году, решением управления образования г. Сочи, работа Каритас в школах была прекращена.

Редакция попросила Александра поделиться с читателями его размышлениями по вопросам плодородия брака, регулирования рождаемости и защиты жизни.



ексуальность – это о чем? А действительно, о чем? Что вообще обозначает короткое, но магическое слово «секс», всегда окруженное неким ореолом таинственности, привлекательности и запретности одновременно? Кто знает перевод? В переводе с латинского «sexus» – это «пол», «гендер». Этимологически латинские слова «sexus» – «пол» и «sex» – «шесть» между собой не связаны. Однако для западных христиан именно Шестая Заповедь говорит про «это». Про взаимоотношения мужчин и женщин, про то, какими они должны быть.

Господь, установив наилучший из всех возможных способ размножения человека, обеспечивающий его бесконечное разнообразие, существование и процветание как биологического вида, создал человека, мужчину и женщину, наделив их, помимо различных и многообразных половых признаков, не только сильнейшим половым инстинктом, который люди договорились называть «сексуальностью», но также еще и исключительным, присущим одному только человеку качеством, именуемым любовью.

Библейский рассказ о первородном грехе показывает момент, когда человек утрачивает первозданную чистоту. Он начинает стыдиться своей наготы, в том числе и телесной. Впустив в свою жизнь грех, люди сталкиваются с тем, что нарушается гармония между высшими духовными качествами и телесными инстинктами, нарушается гармония между любовью и сексуальностью. Это внутреннее раздирание мучительно для человека. Поэтому Господь дает ему опору – Декалог. И в самом центре Декалога – Шестую Заповедь о святости брака.

Светская антропология имеет свою трактовку становления института брака: Начиная с некоего этапа развития человека, его сексуальность понадобилось ограничивать определенными рамками. Они появились, когда от первобытных беспорядочных полигамных половых связей человек пришел к моногамии, затем к браку, и, наконец, закрепил институт брака в религиозных предписаниях. Для чего



это было нужно и какой в этом смысл? Ответ очень простой - для блага все тех же людей, для обеспечения сохранения и дальнейшего процветания человеческого рода. В противном случае неизбежное кровосмешение (вне брака невозможно проследить родственные линии) могло бы привести к распространению наследственной (генетической) патологии, постепенно - к психической и физической деградации и, в конечном счете, на этапе немногочисленных племенных групп, - к гибели человека разумного, как биологического вида. Вот для чего нужен институт брака (если не рассматривать духовной составляющей, а смотреть сугубо практично) и вот от чего оберегает в глобальном масштабе человечество Шестая Заповедь. А отдельных людей она оберегает от тяжких прегрешений, загубленных по их вине семей, заражений разными постыдными, а порой и смертельными заболеваниями. Да еще детей оберегает от перспективы стать сиротами при живых родителях.

#### Цепи «цивилизации смерти»

К сожалению, к настоящему времени в современном обществе, которое, увы, все дальше и дальше отдаляется от Бога, вокруг Божьих Заповедей, и особенно именно Шестой, сформировалась целая система идей, объединен-

24 | 2022 n°2 - КлименТ - 2022 n°2 | 25

ных общей антихристианской, богоборческой и, как следствие, - античеловеческой - идеологией, представляющейся в виде некой единой цепи. Можно назвать отдельные звенья этой цепи – например, аборты, контрацепцию, манипуляции с человеческой жизнью и геномом (искусственное оплодотворение, суррогатное материнство, донорство половых клеток, клонирование), гомосексуализм, возведенный сейчас в степень нормы, эвтаназию и некоторые другие. Что-то из этого списка известно человечеству из глубокой древности, что-то появилось на наших глазах. Но все эти составляющие, вместе и порознь, так или иначе, прямо или косвенно имеют целью покушение на основополагающие человеческие ценности и прежде всего на одну из главных - Жизнь. Именно поэтому Святой Папа Иоанн Павел II назвал всю эту цепь, всю эту совокупность вызовов против жизни «Цивилизацией смерти».

Католическая церковь всегда твердо, последовательно и бескомпромиссно противостояла и противостоит этой античеловеческой «цивилизации», отстаивая перед вызовами современного общества, кроме прочего, и нерасторжимость брака, и моногамную гетеросексуальную семью, и достоинство и неприкосновенность человеческой жизни от момента зачатия до естественной смерти и многие другие ценности. Зачастую эта неуступчивость вызывает у многих людей, особенно у молодежи, вопрос: а не пора ли пересмотреть некоторые, казалось бы, устаревшие догмы,

иногда, на первый взгляд, даже противоречащие здравому смыслу? И здесь особо важна роль просвещения, чтобы рассеять в головах людей мрак невежества и откровенной лжи, которую широко распространяют некоторые СМИ.

#### Добрачные отношения

Вот, например, молодые пары, собирающиеся вступить в брак, часто спрашивают - где логика? Если брак нерасторжим, разве правильно запрещать добрачные отношения?А если уже после венчания вдруг окажется, что мы не подходим друг для друга именно в сексуальном плане? Что тогда делать? (называют такой термин красивый «сексуальная дисгармония»!) И так и будут переживать, бедолаги, пока им не объяснят, что никакой дисгармонии бояться не нужно, потому что она бывает практически у всех молодых пар поначалу, а потом постепенно преодолевается совместным уважением, терпением и любовью. А добрачные отношения пару скорее разъединят, чем укрепят.

Итак, брак - это основа семьи, направленная на жизнь супругов в единстве и любви, а также на рождение и воспитание детей. Нерасторжимый брак – это естественный институт, вписанный в природу человека. Христианская церковь называет брак «таинством» - ибо видит действие благодати Божией в союзе мужчины и женщины, скрепленном супружескими обетами, произнесенными перед Богом и людьми. Для некрещеных браком считается и светская регистрация, церемония которой также предусматривает обещания верности друг другу перед свидетелями. Увы, в секуляризованном мире «гражданским браком» называют самое обыкновенное сожительство, в начале которого вместо взаимных обещаний верности и взаимопомощи стоят мотивы, скорее, утилитарные и эгоистичные.

#### Регулирование рождаемости

Господь Бог установил, что для рождения ребенка мужчина и женщина сотрудничают с силой Творца и соединяются в супружеском акте, результатом чего является слияние их



половых клеток («Одна плоть»!) и происходит зачатие новой жизни, которая является плодом и знаком взаимной личностной самоотдачи супругов. К сожалению, человек на-

учился вмешиваться в единство двух нерасторжимых аспектов интимной близости и разъединять это неразрывное целое по своему усмотрению, выбирая для себя только одну из половинок.

Чаще всего отбраотвергаетсывается, ся оплодотворение, и остается только собственно половой акт. Здесь мы плавно подошли к одному из звеньев «цепи смерти» - контрацепции (презачатия). пятствию Средств для этого придумали много: здесь и презервативы, и гормональные и внутрисредства маточные (т.н. «спирали»). При

этом следует знать, что многие гормональные средства, а также внутриматочные «спирали», - никакие не противозачаточные, а самые что ни есть абортивные, поскольку зачатие при их применении происходит, а дальше они вызывают аборт. Здесь и калечащие человека операции, превращающие его в инвалида: вазэктомия, перевязка труб, стерилизация. В любом случае это прегрешение - грубейшее вмешательство в замысел Божий, к чему чаще всего добавляется и прегрешение против Пятой Заповеди. Я здесь не останавливаюсь на вреде, который наносят все эти методы здоровью, причем обоих супругов, но поверьте мне как врачу – он огромен.

С точки зрения вероучения единственным допустимым, при этом совершенно безвредным, физиологичным и бесплатным (все

вышеперечисленное стоит дорого) является метод естественного регулирования рождаемости. Это еще один подарок от Господа, который устроил так, что женщина является ре-

> ально плодной только три дня в течение месяца, и нужно просто научиться определять эти дни.

А что будет, если из двух половинок неразделимого отбросить половой акт и оставить оплодотворетолько ние? А будет следующее звено: попытка зачатия детей без акта супружеской любви и единства - искусственное оплодотворение. Зачем нам все эти человеческие чувства, серенады, страстные объятия и пылкие признания? Вместо супружеского ложа у нас есть холодная клеенчатая кушетка, пара пробирок и шприц. И вся

любовь! Супруги, стремящиеся иметь ребенка как должное, любой ценой, не осознают, что у них нет такого права – иметь детей. Дети – это великий подарок Господа, вознаграждение за их любовь в браке и плод этой любви. Но подарок нельзя требовать: захочет Господь - подарит, но может и не подарить. А вот ребенок, наоборот, имеет право на то, чтобы его зачали, выносили и произвели на свет в семье собственные родители, живущие в браке, равно как и на уважение к своей личности с момента зачатия.

#### Искусственное оплодотворение

«И почему это Церковь выступает против? Как это негуманно, какая бесчувственность к несчастным, лишенным надежды обрести ребенка родителям! И они еще говорят о любви к

2022 n°2 | 27 26 | 2022 nº2 - КлименТ-- КлименТ-

Дар для жизни



ближнему!» – Это широко тиражируемое мнение – результат все того же: смеси лжи пополам с невежеством. А давайте, как сейчас говорят, «наведем на резкость»!

Искусственное оплодотворение (оно может быть внутри или вне организма женщины (интра— или экстракорпоральным) — грубейшее и имеющее самые тяжелые последствия вмешательство человека в область, куда он вмешиваться не имеет права — в Промысел Божий, и неизбежно толкающее его в целое скопище грехов.

Итак, первое прегрешение – вмешательство в дела Бога и пренебрежение Его Волей. Второе – прелюбодеяние, поскольку очень часто для оплодотворения используется сперма донора. Третье – поскольку донор анонимен, не может быть 100% гарантии, что это не какойнибудь родственник женщины, – возможен грех кровосмешения.

Но самое главное впереди! При классической и наиболее распространенной методике ЭКО у женщины после специального воздействия на яичники забирают и оплодотворяют в пробирке одновременно 10 яйцеклеток, из которых пять полученных эмбрионов (то есть крошечных живых человечков!) подсаживают в матку, а пять замораживают в жидком азоте для повторной попытки в случае неудачи (а в случае удачи – просто выбрасывают на помойку). Дальше возможны варианты: при-

жились все пять (и тогда трех-четырех абортируют с помощью вакуумного отсоса), либо не прижился ни один (тогда процедуру повторяют, используя тех, замороженных). Но в любом случае из этих десяти человечков родиться и выжить суждено в лучшем случае двум, а остальным - погибнуть. Итог: для того, чтобы родить одного-двух детей, придется убить восемьдевять других. К преды-

дущим грехам добавилось еще и участие в массовом убийстве. Следует сказать, что появляются все более современные и изощренные методики, позволяющие уменьшить число убитых, но разве сама суть от этого меняется?

Или вот: появилось такое замечательное изобретение «Эмбриоскоп» – специальный инкубатор, в котором компьютер через микроскоп отслеживает развитие эмбрионов и позволяет заранее отобрать самого «здоровенького» и жизнеспособного. Но остальных то все равно убьют!

Ну, казалось бы, все? Как бы не так. Вокруг всего этого злодейства вырос огромный транснациональный бизнес, где крутятся огромные деньги. И сама по себе процедура ЭКО очень дорогая, ИКО (интракорпорального) еще дороже, самые современные просто безумно дорогие, так еще и появились продавцы яйцеклеток, сперматозоидов, суррогатные матери, за деньги вынашивающие для кого-то плод и т.д. Описаны ситуации, вообще выходящие за рамки воображения: например, у одной женщины суррогатной матерью ее ребенка стала ее же собственная мать! Если кто может, объясните мне – кем она приходится этому ребенку, которого она выносила и родила - матерью или бабушкой?

Производятся и другие биологические и генетические манипуляции с человеческими эмбрионами: попытки скрещивания человече-

ских и животных гамет, помещения эмбрионов в матки животных, попытки клонирования, «близнецового деления» и т.д. И вы хотите, чтобы на все это греховное непотребство, на кощунственное и грубейшее вмешательство в Промысел Божий Церковь закрывала глаза?

#### «Однополый брак»

А как вам такое: «однополый брак»?

Вот вам еще звено. Гомосексуализм. Явление, описанное еще в древнеегипетских папирусах и Ветхом Завете. Классическая медицина всегда рассматривала сексуальные перверсии, (и гомосексуальность в том числе) как отклонения от человеческой сексуальной нормы, при которой мужчина должен испытывать влечение к женщине, а женщина - к мужчине, и больше ни к кому и ни к чему. И поскольку любое отклонение от нормы это ненормальность, или другими словами, патология, или еще проще - болезнь, то все эти отклонения и относились к заболеваниям. Правда в последние годы ВОЗ (Всемирная Организация Здравоохранения) объявила это... разновидностью нормы. С чем категорически не согласны многие врачи. По всему миру идет и явная, и замаскированная агрессивная пропаганда гомосексуализма, появилось даже такое понятие, как «гей культура»,

со своей модой, музыкой, манерой поведения, клубами и даже собственным флагом. Кстати, про этих умников из ВОЗ вообще без смеха рассказывать нельзя. Исключив из перечня психических заболеваний гомосексуализм, они, очевидно, для равновесия, дополнили его новыми нозологиями. Например, теперь к психическим заболеваниям официально причислены сыроедение и вегетарианство! А вы еще спорите, кто в нашей психиатрической больнице настоящий Наполеон!

Каким же должно быть наше отношение к этому явлению? Коль мы христиане, то и поступать должны по-христиански – грешника любить, грех ненавидеть. Люди, подверженные этому недугу, часто очень страдают. К ним неуместны ни неприязнь, ни презрение, ни ненависть, ни какое другое негативное чувство. Относиться к ним нужно с состраданием и терпением, как и подобает относиться к любому страждущему, независимо от того, чем он болен – радикулитом или инфарктом миокарда.

Разумеется, Католическая Церковь всегда указывала на несообразность гомосексуальных союзов как противоречащих биологии человека и Божьему замыслу. Господь создал мужчину и женщину как дополнение друг друга («Не хорошо быть человеку одному» Быт 2, 18), и именно поэтому «Мужчину и Женщину сотворил их». При этом каждого из них наделил своей, только ему свойственной и только для него предназначенной функцией в деле продолжения человеческого рода, где каждый с необходимостью играет свою, только для него написанную роль. И в этом великом спектакле жизни никаких других действующих лиц и никаких других ролей Автором сценария (Он же Генеральный про-



28 | 2022 n°2 - КлименТ - 2022 n°2 | 29

#### Дар для жизни

дюсер, Он же Главный режиссер-постановщик и Он же Директор театра) не предусмотрено. Точка.

#### Эвтаназия

Ну и уж коли мы говорим о человеческой жизни, ее достоинстве, и защите от зачатия до естественной смерти, нельзя пройти мимо очередного звена «цивилизации смерти» эвтаназии. Это, как и при аборте, убийство живого человека, но только с самыми добрыми намерениями. Основной посыл: тяжело и смертельно больной человек испытывает невероятные мучения! Нам так его жалко! Поэтому давайте его убьем, чтобы не мучился! С этой идиотской логикой мне не справиться. Человек испытывает мучения, и его нужно от них избавить. Да кто же с этим спорит! Конечно, нужно! Обязательно, непременно нужно! Вот и избавляйте! В арсенале врача огромное количество средств для этого: анальгетики (современные анальгетики многократно превышают по силе действия морфия), транквилизаторы, нейролептики, наркотики! Почему обязательно нужно убивать? Помните старый анекдот? Какое самое лучшее средство от головной боли? – Гильотина. Но то, что смешно в анекдоте, в жизни ведь страшно. Врач содействует самоубийству, совершая при этом убийство. Вот вам два греха в одном флаконе!

Пациент приходит к врачу в надежде, что он ему поможет. Здесь очень многое зависит от способностей врача, его опыта, знаний, наличия оборудования, лекарств, характера самой болезни и т.д. и т.п. Поэтому иногда врач действительно хорошо помогает больному, иногда не очень хорошо, иногда вообще не помогает, а бывает, что даже и вредит. Но не специально! Всегда были и будут врачебные ошибки, халатность, нехватка опыта и знаний, трагическое стечение обстоятельств, случайности. Но чтобы сознательно и целенаправленно убить своего больного в соответствии с действующим законодательством? Из врача стать палачом? Да это только антихрист и мог придумать, и сказать тут больше нечего.



В 2009 году «Каритас» на Юге России запустила программу семейно-ориентированной поддержки детей трудной жизненной ситуации. Шесть центров дневного пребывания начали работу по общей социально-педагогической концепции в городах: Астрахань, Волгоград, Владикавказ, Маркс (Саратовская область), Оренбург, Орск (Оренбургская область). Более 200 детей от 6 до 14 лет получают поддержку, чтобы повысить шансы на полноценную жизнь, несмотря на непростую ситуацию в семье. Педагоги и психологи детских центров помогают ребятам приобрести навыки общения, бытовые умения, повысить успеваемость в школе, мотивировать и дать перспективу для их дальнейшего положительного развития.

Важным моментом работы является взаимодействие с родителями и опекунами. Благодаря встречам в «семейной гостиной» семьи находят поддержку в вопросах воспитания и общения, учатся выражать эмоции и конструктивно решать споры, да и просто быть вместе. Мария Болонина, специалист по работе с детьми в «Каритас» Волгограда, тепло рассказывает о личном опыте переживания такой встречи, которая прошла в феврале в преддверии Дня св. Валентина.

Родительское собрание. Я, как школьник из далекого советского прошлого, испытываю смешанные чувства, когда слышу это привычное словосочетание. Одно из этих чувств – тоска, другое – ожидание неприятностей, видимо,

была я не без греха. А еще одно чувство (часто!) – досада. Ведь просто невозможно понять, о чем можно два часа говорить, когда вечером, после утомительной школы, хочется увидеть маму и папу, просто поболтать с ними обо всем, посмотреть вместе телевизор, пообщаться на кухне. А тут это. Родительское собрание.

Семейная гостиная в детском центре – это тоже своего рода родительское собрание, но совсем другое. Здесь никого не «разбирают» и никому не «ставят на вид», не собирают средства на шторы или ремонт. Здесь помогают понять друг друга, подружиться. Весело общаются, пьют чай и играют в игры. Родители собираются, чтобы лучше узнать друг друга, познакомиться семьями, обрести доверие. Родители собираются и для того, чтобы лучше понять своих детей, ведь самый лучший способ узнать друг друга – заняться совместным делом, а какое дело для детей может быть интереснее игры?

Итак, близился День всех влюбленных. День, когда дарят открытки и сувениры в форме сердечка – «валентинки», желают всего самого светлого и радостного, а то и признаются в любви. По народному поверию, в этот день птицы подбирают себе пару, с кем совьют гнездо. Но что это за штука такая – Любовь? Ее и боятся и ждут, ее страшатся потерять и не знают, что с ней делать. Она – и великий созидатель, и разрушитель. Она – и панацея, и яд. Если ее нет в доме, разрушится и дом.

Вот мы и задали и детям, и взрослым вопрос: что это – «любовь»? И многие ребята почему-то смутились. Слишком уж «заезжено» и опошле-

но это понятие в наши дни. И ребята и взрослые потихонечку стали называть то, что они связывают с понятием «Любовь». И оказалось, что это и любовь между парнями и девушками, мамами и папами, это семейные узы и узы дружбы, это любовь к детям и родителям, братьям и сестрам, питомцам, природе, Родине, людям как к человечеству в целом. Любовь к любимому делу. И к путешествиям. И к мороженому. И – как основное призвание человека – любовь к Богу. Такая уж она многоликая и многогранная.

Каритас

А после нашей содержательной и очень интересной беседы были игры и конкурсы на эту же тему. Мы тянули за веревочку-паутинку, передавая привет, играли в колечко-сердечко, делая друг другу комплименты, а на творческом конкурсе создавали сувениры – сердца любви с пожеланиями.

Среди родителей были гости из солнечного Таджикистана и Узбекистана. Дедушка мальчика С. из узбекской семьи с таким интересом участвовал во всех конкурсах, как будто был давно знаком со всеми нами и с нашими затеями. Оказалось, он с детства жил в России, учился в российской школе-интернате и очень хочет, чтобы внук успешно вошел в нашу дружную многонациональную семью.

И, по традиции, потом мы вместе пили чай с конфетами и пирожными, радостно и непринужденно общались, и никому не хотелось расходиться.

А к моим чувствам примешалась еще и легкая грусть – как жаль, что в моем детстве не было таких классных родительских собраний. Будьте святы Будьте святы

# Жемчужины семьи Мартен

#### О родителях святой Терезы Младенца Иисуса

с. М. Августина Месарич, Кармель БСИ, Таганрог

попались в руки переводы писем родителей св. ТерезыМладенца Иисуса, Луи и Мари-Зели Мартен.

Эти старые письма из семейного круга впечатлили меня, и я до сих пор пользуюсь этим духовным сокровищем. В связи с этим я решила поделиться с вами, дорогие читатели, некоторыми своими впечатлениями. Цитаты, которые я привожу, использую из личного перевода и заметок.

Первое, что меня впечатлило, это то, что члены семьи Мартен тесно связаны друг с другом. Они замечают радости и горести друг друга, замечают усталость. Проблемы со здоровьем, даже если о них не говорят, другие члены семьи замечают, стараются проявить внимание и заботу.

Письма Луи Мартена из его поездки в Грецию поразили меня тем, как просто и непринужденно он выражает свою радость по поводу увиденных природных красот. Он не стесняется писать о своих чувствах снова и снова. Он пишет не о величественных здани-

ях, а о своей радости, так что читатель может почувствовать эту радость. В семье очень важно говорить о своих чувствах, это основа семейного общения.

Я заметила в этих письмах заботу обо всех членах семьи. В письмах постоянно упоминаются члены семьи по именам и перечисляются некоторые характеристики детей. Например, что они как ангелы, добрые, радостные. Или, когда дети больны, письма рассказывают о

о время отпуска прошлым летом мне боли, которую испытывают родители, наблюдая за страданиями детей. А порой мама пишет, что у нее есть дочери, которые «менее красивы», потому что на этот раз они провинились в чем-то.

> Письма показывают теплые и заботливые отношения и к членам расширенной семьи. Это забота о родителях, бабушках и дедушках, дядях, тетях. Не только материальная, но и духовная забота, например, в письмах к брату Мари-Зели.

> Брат Исидор и сестра Зели очень связаны, и сестра проявляет особую заботу о духовной жизни своего брата, особенно во время его учебы в Париже. Чтобы, несмотря на его слабую веру и отсутствие религиозной практики, побудить его посетить церковь, сестра в письме умоляет его пойти и поставить свечу за ее намерения: «Войди в церковь Богоматери Победы и зажги за меня одну свечу; это мне очень поможет. Не стесняйся. Кроме того, никто в этой церкви не знает тебя».

> Она не колеблясь приводит своего мужа в пример брату: «Знаешь ли ты, какие испыта-





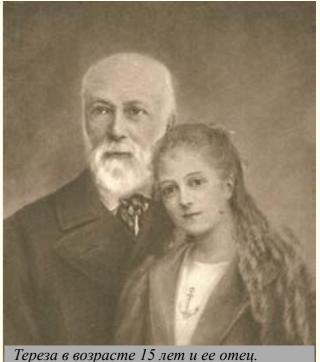
Маленькая Тереза и ее мать. Гравюра по рисунку Селины Мартен. Издание 1940 г.

ния он прошел... Пожалуйста, мой дорогой Исидор, сделай, как он, молись, чтобы тебя не увлекли течения мира сего».

Однажды она посоветовал ему не бояться сделать первый шаг, всегда самый трудный, и начать молиться. Она уверяет его, что потомбудет все легче и легче. Она пишет ему: «Я желаю тебе счастливого Нового года и от всего сердца желаю тебе больших успехов в учебе. Я уверена, что ты добьешься успеха, если захочешь, потому что это зависит от тебя. Ибо добрый Бог защищает всех, кто верит в Него. Он никогда не покидает нас». Или в другом месте: «На пути зла, как и на пути добра, первый шаг самый трудный, но после того, как ты уже сделал этот первый шаг, тогда все идет своим путем».

Возможно, в какой-то момент сестра требует от брата слишком многого, но она умеет сказать это так, чтобы не разрушить доверие и любовь. Ее забота о семейной гармонии очень чутка, поэтому во время Великого поста она умоляет брата организовать визит их тети вне дней поста, потому что Луи, в отличие от самой тети, соблюдает пост: «Но если ты сможешь уговорить ее прийти на следующей неделе, я была бы гораздо счастливее по следующей причине: среда, пятница и суббота - это дни поста. Ты знаешь, что Луи строго соблюдает заповеди Церкви - он не хочет есть мясо, и не нарушит пост за все сокровища этого мира. Ты не поверишь, как мы были смущены, когда г-н Д. был с нами во время Великого поста. Луи постился, несмотря на то, что на этот раз я сделала исключение. Он просто общался с нами, пока мы ели вкусную еду, и лишь потом взял себе немного постной

Брат доверяет сестре свои отношения с девушкой, и сестра дает ему полезные советы. Перед этим она свидетельствовала о своем счастье в браке: «С ним, моим мужем, я всегда так счастлива, он делает мою жизнь понастоящему прекрасной. Мой муж святой человек. Я желаю всем женщинам такого мужа». Она также пишет своему брату, что красота женщины не имеет решающего значения, и что ему нужна женщина, которая не будет бояться замарать руки работой, которая не будет тратить слишком много времени на свою



Тереза в возрасте 15 лет и ее отец. Гравюра по рисунку Селины Мартен. Издание 1940 г.

32 2022 n°2 - КлименТ-- КлименТ 2022 n°2 | 33 Будьте святы Будьте святы



внешность, которая будет заботиться о муже слишком строга. Она была очень хороша, но и о воспитании детей. Таким советом она помогла брату выбрать жену. Она не упустила возможности привести свидетельство из своей жизни, чтобы ободрить своего брата любить Бога и доверять Ему: «Когда я вижу, что Бог сделал для меня и моего мужа - Бог, на Которого я полностью уповаю и в чьи руки я вверила всю свою жизнь, я могу тебе сказать, что Его Божественное Провидение всегда будет наилучшим образом заботиться о нас, Его детях».

Как и в каждой семье, у Мартенов были проблемы, и это видно в письмах. В своем письме к брату Мари-Зели несколько раз упоминает об особой и великой любви, которую их родители питали к сыну, при этом пренебрегая дочерью. Она не боится написать об этом своему брату и на этом основании дает ему показания о том, как страдания и неприятности можно обратить к лучшему и сделать из них что-то прекрасное. «Но что бы мы ни делали, мы должны отказаться от всего; Я никогда не наслаждалась своей жизнью, нет, я никогда не чувствовала того, что называется наслаждением. Мое детство, моя юность были печальны, как саван, ты ведь знаешь, что наша мать баловала тебя, а со мной была

не знала, как со мной обращаться, поэтому у меня болело сердце».

Неудобства детства и отсутствие внимания и любви со стороны родителей не произвели в ней зависти к брату и не угасили ее любовь к родителям.

Когда у Мари-Зели уже было четверо маленьких детей, она очень заботилась об отце, и пишет брату: «Ты знаешь, отец наш очень хороший человек, только некоторые привычки, свойственные старости, он усвоил со временем. Его детям приходится мириться с ними, и у меня с этим нет никаких проблем». Хотя бывало, эта забота об отце требовала от нее больших жертв.

Она знала, как смягчить неприятные детские воспоминания, которые были у ее брата: «Мне жаль, что ты все еще думаешь о наших предыдущих маленьких ссорах. А для меня они ничто, и я давно забыла о них. Я знаю тебя очень давно, я знаю, что ты любишь меня, и что у тебя доброе сердце. Если бы я нуждалась в тебе, я знаю, ты бы меня не подвел. Наша дружба искренняя. Правда, в ней не так много красивых слов, но от этого она не менее прочна, потому что построена на камне. Ни время, ни люди, ни даже смерть никогда не разрушат нашу дружбу».

В письмах этой святой женщины мы также находим проблему, с которой сегодня сталкиваются все работающие женщины и матери, разрыв между работой и семьей. У нее был шейся к земле, которая с большим трудом сочастный бизнес по изготовлению кружев. Когда ее брат занялся фармацевтическим бизнесом и стал отвечать за рабочих и аптеку, она написала ему: «Ты, должно быть, очень обеспокоен, что на тебя работает так много людей. Я тебе полностью сочувствую. Делай все, что можешь, бедняжка, также как и я. У меня много проблем с этим несчастным кружевом в Алансоне, которое является кульминацией всех моих проблем. Я неплохо зарабатываю, это правда, но Боже мой, сколько мне это стоит! Это оплачено ценой моей жизни, потому что я считаю, что эта работа укорачивает мне жизнь, и если бы Бог меня особо не оберегал, мне кажется, я бы умерла. Я бы легко смирилась со смертью, если бы не было детей. Тогда я встретила бы смерть с радостью, «как встречают сладкую, чистую зарю прекрасного дня».

Одна из ее сестер была монахиней, и Мари-Зели хорошо заметила разницу между монашеской и семейной жизнью, она пишет в одном письме: «Я часто вспоминаю свою святую сестру и ее мирную и безмятежную жизнь.

Она работает, но не из-за тленного богатства; она собирает сокровища только для Неба, к которому устремлены все ее стремления. С другой стороны, я вижу себя здесь склонивбирает золото, которое я не смогу взять с собой и которое даже не хочу брать.

Иногда мне приходит в голову сожаление, что я не сделала того же, что и она, что не стала монахиней; но потом я быстро говорю себе: «Тогда у меня не было бы моих четырех маленьких девочек и моего милого маленького Иосифа». Нет. Мне лучше бороться там, где я есть, и быть с ними. Если я попаду на Небеса с моим дорогим Луи и увижу там в лучшем мире, моих детей, я буду совершенно счастлива. И мне больше ничего не нужно».

Хотя эти письма были написаны более 100 лет назад, они и сегодня отражают свежесть и красоту семейной жизни, обогащенной глубокой верой и любовью к Богу.

Цитаты писем, приведенные в этой статье, взяты из моих личных переводов и заметок, и поэтому я не ссылаюсь на оригинальную книгу на французском языке. Надеюсь, что со временем книга писем святой пары Луи и Мари-Зели Мартен появится и на русском языке.



Рака святых Луи и Мари-Зели Мартен в крипте Базилики Святой Терезы Младенца Иисуса. Лизье, 2017 г.

2022 n°2 | 35 34 2022 n°2 - КлименТ-- КлименТ

# Не допускай нечистых поступков

«Ибо все, что создано Мною, красивое и хорошее»

Бруно Ферреро Перевод с польского Наталья Килина

#### ГУСИНЫЙ ПРУД

Давным-давно в уголке зеленой и нетронутой деревни было озеро с прозрачной водой. Это было действительно крошечное озеро, почти пруд, и небо отражалось в его блестящей глади, превращая его в благородную жемчужину в мягком ковре полей. Солнце днем, а луна и звезды ночью встречались над его прозрачной поверхностью. Ивы с берегов, цветы и травы из долины трепетали от радости, наслаждаясь этим клочком неба, упавшимназемлюипревращавшим

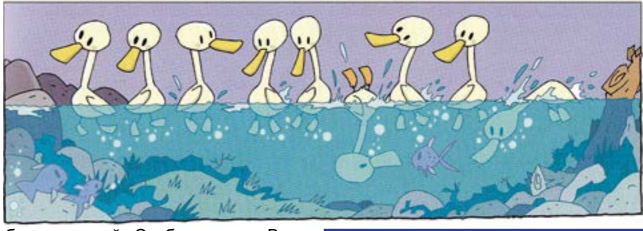


этот забытый уголок в кусочек рая. Но однажды с криком и хлопаньем крыльев прилетела стая жирных и сильных гусей. Их властное «га, га» и их крепкие клювы нарушили прежнюю тишину и покой в этом зеркале неба.

Гуси были практичными существами и не прислушивались к дуновению ветра, не смотрели на отражения в гладкой поверхности. Они бросились в воду и стали бороздить дно озера в поисках пищи. Их девизом было: «Ешь и набирай вес». Брызги, грязь, шум. Перья вокруг. В одно мгновение крабы, рыба и вся живность из озера исчезли в ненасытных глотках гусей.

Осадок с потревоженного дна, взболтанный и мутный, покрывал поверхность воды. Ветки, листья и водоросли, которые фильтровали и очищали воду, были разбросаны.

Вечером, когда в долины вернулась тишина, первая звезда напрасно искала свой дом на земле, а луна не могла увидеть в воде своего серебряного лика. Пруд был просто огромной лужей грязи, вонючей и

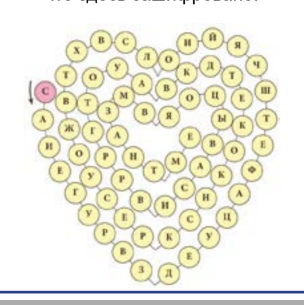


безжизненной. Он был мертв. Ветер донес известие об этом облакам, а те — звездам, луне и солнцу. Малиновки и жаворонки плакали в листве ив. В этом уголке деревни неба больше никогда не было видно.



#### ГОЛОВОЛОМКА

Пропуская одинаковое количество букв, прочитай, что здесь зашифровано.





#### Подумай

- Мужчины и женщины созданы для любви. Их тела также были сделаны для того, чтобы выражать любовь, существующую между ними. Все это угодно Богу и очень красиво.
- Каждый человек имеет право на то, чтобы уважали его чувства и его тело. Никто не может рассматриваться как объект сексуального использования. Интернет, телевидение и реклама используют тело для привлечения и продажи: это опасная ловушка.

Я всегда буду уважать свое тело и тела других.



## НАША ПАСХА



Новый Рогачик, Вербное Воскресенье 2022 г.

Прохладный, Вербное Воскресенье 2022 г.



Оренбург, Великий Четверг 2022 г.

Ульяновск, Великий Четверг 2022 г.



Таганрог, Страстная Пятница 2022 г.

Камышин, Страстная Пятница 2022 г.



Самара, Навечерие Пасхи 2022 г.

Волгоград, Навечерие Пасхи 2022 г.



Астрахань, Навечерие Пасхи 2022 г.

Саратов, Пасха 2022 г.